حافظ عالرهما ما في حافظ عبد كن في

حاجب مرد. ڈاکٹرنظان کی

متت اسلامته كاعلى اوراصلاح مجب تب



- 🗗 ریمنڈ کی رہائی؛ ملی غیرت پہتازیانہ
  - 🛭 صحابةً کے متعلق اہل السنة کاعقیدہ
    - 🛎 حدیث کے عظیم مجموعوں کا جائزہ





#### ما بهنامه محدث لا بهور كا اجمالي تعارُف

مُرِراعلي: حافظ عبدالرحمٰن مدني مُرير: ڈاکٹر حافظ حسن مدنی

ماہنامہ 'محدث' لاہور، ہندوستان سے نکلنے والے ایک رسالے کی ہی ارتقائی شکل ہے۔ جامعہ رحمانیہ دہلی سے نکلنے والے رسالے کی ہی ارتقائی شکل ہے۔ جامعہ رحمانیہ دہلی سے نکلنے والے رسالے - جس کا نام محدث تھا - کو پر وان چڑھاتے ہوئے تقسیم ہند کے بعد دوبارہ ماہنامہ 'محدث' لاہور کے نام سے پاکستان میں معروف عالم دین ودانشور حافظ عبدالرحلٰ مدنی حظیلہ نے اس کا اجراء کیا۔ یہ شخصیق رسالہ • ۱۹۵ء سے اب تک کا میابی و کا مر انی سے شائع ہورہا ہے، وللہ الحمد! محدث کی علمی بیجیان کے حوالے سے اتناہی کا نی ہے کہ یہ ہر صاحب علم وفضل کی ضرورت بن چکا ہے کہ ونکہ اس کے مضامین جدید فکر کے حامل اور ملحہ انہ افکار کیلئے شمشیر بے نیام کی چیشیت رکھتے ہیں۔

#### هم بيني محدث وصول يجيّ!

قار کین کرام! گھر بیٹے محدث حاصل کرنے کیلئے درج ذیل طریقہ کاراختیار کریں!

فی شارہ: ۲۰روپ نرسالانہ: ۲۰۰روپ پیرون ملک: ۲۰ژالر
بذریعہ منی آرڈر ربینک ڈرافٹ ۲۰۰۰روپ بیج کر سال بھر گھر بیٹے محدث وصول کریں اور علمی و تحقیقی مضامین سے استفادہ کریں۔ ایڈریس: ماہنامہ محدث، ۹۹ ہے ،ماڈل ٹاؤن، لاہور ۲۰۵۰ مضامین سے استفادہ کریں۔ ایڈریس: ماہنامہ محدث، ۹۹ ہے ،ماڈل ٹاؤن، لاہور ۲۰۵۰ مضامین سے استفادہ کریں۔ ایڈریس: محدث برخ صفے اورڈاؤن لوڈ کرنے کیلئے درج ذیل ویب سائٹ دیکھئے!

www.kitabosunnat.com \_\_ www.mohaddis.com

webmaster@kitabosunnat.com

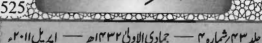
#### اجرائے مُحدث کے مقاصد

- تعناد اور تعصّب قوم کیلیے زہر ہلاہل کی حیثیت رکھتے ہیں! لیکن تعصّبات سے بالاتررہ کر افہام و تفہیم اُمت کیلئے رحمت کا باعث ہے۔
- علوم جدیدہ سے ناوا قفیت اور انکار، انسانی ارتفاء کو تسلیم کرنے میں بخل کا در جہ رکھتے ہیں!
   لیکن قدیم علوم اسلامیہ کو فرسودہ قرار دینااور مذہبی روایات کے حاملین کو دَقیانوس بتانا مُت کی تباہی کا سبب ہے۔
- ن غیر مذاہب کے بارے میں معاندانہ رویہ اختیار کرنااسلامی اَقدار کے منافی ہے! لیکن دین اسلام پر غیر مذاہب کے حملول کا دفاع نہ کرنا اور اسلام کی تبلیغ کا فریضہ سر انجام نہ دینا حمیت دینی اور غیر تِ اسلامی سے یکسر انحراف ہے۔
- تبلیغ دین اور اشاعت اسلام میں حکمت علی کو نظر انداز کر دینامصالح دینیہ کے خلاف ہے! لیکن حلال اور حرام کے امتیاز میں رُواداری بر تنا اور قوانین ومسائل اسلامیہ کو نرم کر دینا اسلامی روح کو کمزور کر دینے کے متر ادف ہے۔
  - آئین وسیاست سے برگانہ ہر کر عبادت کیلئے گوشہ نشین ہو جانازندگی سے فرارہے! لیکن جداہو دین سیاست سے تورہ جاتی ہے چنگیزی۔
  - جابل کو دور ہی سے سلام کر دیناعبادِ صالحین کے اَوصاف میں داخل ہے! لیکن جاہلیت کو مثانا اور باطل کا تعاقب کرناعین جہاد ہے۔ اگر آپ ایسامنصفانہ اور معتدلاننہ روبیہ پیند کرتے ہیں تو

# المراجع المالية المالي

کا مطالعہ فرمایئے، آپ اس کو ان جملہ صفات و محاس سے مزین پائیں گے، ان شاءاللہ! کیونکہ اس کے مضامین اسی مخصوص طرزِ فکر کے حامل ہوتے ہیں۔







#### Islamic Research Council



مولانا عبدالقادر ندوي اورمولانا محمراعظم

#### بسم الله الرحمٰن الرحيم

ڈاکٹر حافظ <sup>حس</sup>ن مدنی

فكرو نظر

# ريمنڈ کی باعزت رہائی؛غیرتِ ملیّ پر ایک تازیانہ!

ریمنڈ ڈیوس کے کیس نے دوماہ تک پاکستانی میڈیااور سیاستدانوں کواپنی گرفت میں لئے ر کھا، قوم کا قیمتی وقت اور صلاحیتیں ضائع ہوئیں اور آخر کار ریمنڈ ڈیوس خیر وعافیت کے ساتھ اسی طرح آزاد ہو کر امریکہ کی آغوش میں پہنچ گیا جس طرح دنیا بھر میں توقع کی جار ہی تھی۔ریمنڈ کاواقعہ امریکی جارحیت ومداخلت کے جس پس منظر اور تکبر و رعونت کے ساتھ و قوع پذیر ہوا تھا، اس نے اس معاملے کو ایک عام و قوعہ قتل کی بجائے قومی سطح کا معاملہ بنا دیااور اس کی آزادی بھی ایک عام مجرم کی آزادی کی بجائے پوری قوم کے تحفظ اور غیرت وحمیت کے لئے سوالیہ نشان بن کررہ گئی۔ ایسے واقعات سے قومی و قار اور اعتاد کی گہری جڑیں منسلک ہوتی ہیں اور اسے اسی پہلو سے لیا جاناضر وری تھا، تاہم ہمارے صاحبانِ اقتدار نے اپنی قوم کی خود مختاری بیجنے میں جلدی دکھاتے ہوئے پوری قوم کو ملول و محزون کر دیا۔اس واقعہ پریہ پالیسی اختیار کی گئی کہ قومی و قار کی یامالی کے اس عظیم سانحہ کے حوالے ہے کسی سوال وجواب میں نہ پڑا جائے تا کہ میڈیا اور لوگ از خود اس کی تفصیلات بھول جائیں۔ آج قومی غیرت پر پڑنے والے اس کڑے تازیانے کو ایک ماہ بھی نہیں گزرا کہ اخبارات وجرائد میں اس سانحہ کی کوئی خبر بھی نظر نہیں آتی۔ اس واقع کے تمام کر دار اور تفصیلات تاحال مخفی ہیں اور ان پر گہرے سوالات واعتراضات موجود ہیں لیکن حکومت وقت اپنی ذمہ دار یوں سے انحراف بلکہ غداری کرکے چین کی بانسری بجارہی ہے۔اس حکومتی حکمت ِعملی کابیہ نتیجہ توہو گا کہ لوگ وقتی طور پر اس ذلت کو بھول جائیں گے لیکن اس واقعہ کی تلخ یادیں عوام کے ذہنوں میں اپنے حکمر انوں کی مکر وہ صورت گری کرتی رہیں گی۔ اس واقعہ سے حاصل ہونے والے سبق اگر ہمیں یاد رہ جائیں اور اپنی اوپر مسلط اہل

اقتدار کی روش سے ہماری آئھیں کھل جائیں تواصلاح احوال کی کچھ اُمید کی جاسکتی ہے:

ھ اس واقعہ سے عالمی سطح پر پاکستانی حکمر انوں اور پاکستانی عوام کے بارے میں بیہ تاثر مزید
پختہ ہوا کہ اُن کو پیسے دے کر سب کچھ کر ایا جاسکتا ہے۔اس سر زمین میں اقدار اور
غیرت نام کی چیز ناپید ہے،اگر کوئی قدر بوجی جاتی ہے تو وہ روپیہ بلکہ ڈالر ہے۔ماضی میں
بھی نواز شریف نے ایمل کانسی، بے نظیر بھٹونے یوسف رمزی اور پرویز مشرف نے
سینگڑوں مجاہدین امریکہ کے ہاتھوں فروخت کر کے، پاکستان کا جو مکروہ امیج دنیا میں
تفکیل دیا تھا، ریمنڈ کی رہائی کے واقعے نے اس پر مہر تصدیق ثبت کر دی۔ آج اگر
پاکستانی دنیا بھر میں ذلت یا نفرت کی نگاہ سے دیکھے جاتے ہیں تواس میں غیروں کو دوش
دینے کی بجائے ہماری حکومتوں اور عوام کابا قاعدہ کر دار موجود ہے۔

ا ریمنڈ کی اس آزادی سے معلوم ہوا کہ عالمی طاقتوں کی کاسہ لیسی اور خوشامد کے جمام میں پاکستان کے تمام سیاسی کر دار نظے ہیں۔ امریکہ بہادر کے کازکو پوراکرنے کے معاملے میں ان تمام کر داروں میں ہے انتہاشتر اکب عمل اور کمال کی منصوبہ بندی پائی جاتی ہے۔ اس اشتر اکب عمل کا تادم تحریر یوں اظہار ہور ہاہے کہ خفیہ ایجنسیوں، انتظامیہ، عدالت، سیاسی جماعتوں، فوج اور وفاقی وصوبائی حکمر انوں میں سے کسی نے اصل صور تحال سے بردہ سرکانے کی کوئی کوشش نہیں گی۔بڑی سیاسی جماعتیں اگر اس میں شریک نہیں تحسیل تو کم از کم عوام کو ان حقائق تک رسائی میسر کرانے کے لئے مطالبہ اور دباؤڈال سکتی تھیں لیکن اس واقعہ پر پورے تین ہفتے گزر جانے کے باوجو داس کے کر داروں اور اصل منصوبہ سازوں پر تاحال اِخفاکی تھمبیر چادر تی ہوئی ہے۔کاش پاکستان کے یہ مقتدر عناصر اپنے ملک وملت اور دین و نظریات کے تحفظ کے لئے بھی کسی درجہ میں ایسی مشتر کہ کاوش کریں تو پوری قوم اُن کے ہمراہ کھڑی نظر آئے!

○ امریکہ نوازی کے لئے اس قدر پر زور سازشی تدبیر اور پاکستانی عوام کو ناراض کرنے کے بعد بھی ہماری مقتدرہ کی قابل رحم صور تحال ہیہ ہے کہ یہ جس محبوب امریکہ کو راضی کرنا چاہتے ہیں، اس کی ناراضگی اس کمینہ صفت کی طرح بڑھتی جاتی ہے جس کی جتنی

خاطر مدارات کی جائے، وہ اس قدر سرچڑھتا اور مزید مطالبے کرتا جاتا ہے۔ ستم یہ کہ پاکستانی حکمر انوں نے خون بہاکی رقوم بھی عوامی خزانہ سے اداکیں تاکہ امریکہ کواپنی وفا کسیٹی کا یقین دلاکر ریمنڈ کا تحفہ ان کی بارگاہ میں پیش کیا جائے۔ اس کے فوراً بعد ڈرون حملوں میں معصوم ۱۸۱ افراد کے ناحق قتل کی سلامی دے کر اور اہل اسلام کی کتابِ مقدس کی توہین کرکے امریکہ نے اپنی رعونت اور پاکستانی حکمر انوں کی سمپرس کو پوری طرح آشکاراکر دیا۔ آج تین ہفتے گزرتے ہیں کہ امریکہ پاکستان کے خوشامدی حکمر انوں کے اس ڈرون قتل عام کے استفسار پر نظر التفات ڈالنے کا بھی روادار نہیں۔ باخبر لوگ تو کہتے ہیں کہ آج تک پاکستان نے باضابطہ طور پر امریکہ سے معذرت کا مطالبہ ہی نہیں وصول کرنے کو جود ریمنڈ کا تحفہ پیش کرنے والے امریکہ یاتراکر کے حق خدمت کیا۔ اس کے باوجود ریمنڈ کا تحفہ پیش کرنے والے امریکہ یاتراکر کے حق خدمت وصول کرنے کو بے چین ہیں اور جنابِ صدر عنقریب امریکی دورے پر روانہ ہورہ ہیں۔ ہمارے لئے عبرت کی کئی نشانیاں ہیں۔

O ریمنڈ کی جارحانہ فائرنگ اور معصوم لوگوں پر ڈرون حملوں کے بعد یہ ثابت ہوجاتا ہے

کہ امریکہ خود سب سے بڑاد ہشت گردہ ہورہاری حکومت اس کی دہشت گردی کی
معاون ہے۔ ریمنڈ کو رہا کر کے پاکستانی حکومت نے یہ ثابت کیا ہے کہ پاکستان میں
دہشت گردی کرنے والوں کو حکومتی تحفظ حاصل ہو گا اور پاکستان میں جاسوسی، حساس
مقامات کی تصویریں، مشتبہ افراد سے رابطے کرنے والا حکومت کی بھر پور تدبیر و تائید
کے ساتھ آزاد کردیا جائے گا۔ اس کے خلاف حکومت نہ صرف کوئی ایکشن نہیں لے گ
بلکہ اس کی رہائی میں مؤثر کردار بھی ادا کرے گی۔ اس کے بعد حکومت پاکستان کا
دہشت گردی کی مذمت میں بیان جاری کرنے کا کوئی تک نہیں بتا۔ پاکستان میں ہونے
والے آئے روز کے دھاکوں کے ایک اہم سراغ کو یوں آسانی سے جانے دینا دہشت
گردی کے فروغ کا اہم سب ہے جو حکومتی ایوانوں سے سرزد ہوا ہے۔ پاکستان میں پائی

حکومت خود شامل ہے۔ پاکستانی عوام یہی سمجھتے ہیں کہ روحانی مر اکز اور عوامی مقامات پر ہونے والے میہ حملے امریکی منصوبہ بندی کے ساتھ ریمنڈ ڈیوس کے باقی ساتھی کروا رہے ہیں جن کو حکمر ان پکڑنے کی بجائے اعز از وافتخار کے ساتھ امریکہ کو واپس تحفہ میں دے کر اپنے شخصی مفادات کے دام کھرے کر لیتے ہیں۔

€ ریمنڈ کی رہائی کے واقعہ سے ہماری مقتدرہ کے چبرے پریڑی منافقت اور عیاری سے بھی پردہ اُٹھتا ہے۔ یہی ہماری حکومتیں ہیں جو کئی برسوں سے امریکہ کے مطالبے پر اسلام کے خلاف محاذ کھولے بلیٹھی ہیں۔ امریکہ کی 'نام نہاد دہشت گر دی کے خلاف جنگ' میں ان کی شرکت،امریکہ سے اربول ڈالروں کے قرضے اور اس طرح امریکہ کی کاسہ لیسی کے اصل مقاصد بالکل واضح ہوچکے ہیں، لیکن ہمارے حکمران میڈیا کے ذریعے عوام کی آئکھوں میں دھول جھونک کر اس جنگ کو پاکستان کی جنگ بنائے بیٹھے ہیں۔اہل دین کو پاکستان وشمن اور امن وشمن نجانے کیا کیا باور کراتے ہیں، در حقیقت یہ خود امریکہ اور اپنے مالی مفادات کے غلام ہیں۔ آج یا کستانی بخوبی جانتے ہیں کہ ریمنڈ کی رہائی کے نتیج میں عوامی جذبات کی تائید کون کررہاہے؟ جماعت اسلامی یا جماعة الدعوة او ر تحریک انصاف ہی اس موقع پر میدان عمل میں آنے والی جماعتیں ہیں۔ یہی وہ جماعتیں ہیں جو سوات اور طالبان و وزیر ستان کے مسئلے پر سختی اور جارحیت کی بجائے مفاہمت سے مسائل کو حل کرنے کی داعی رہی ہیں۔ جبکہ پاکستانی مقتدرہ امریکی مطالبے پر پاکستانی قوم کو آپس میں بر سر پرکار کرنے کے ایجبٹڈے پر کاربندہے۔ریمنڈ کاواقعہ ایسا واضح معاملہ ہے جس میں ہماری مقتدرہ کے لئے عوام اور میڈیا کی آئکھوں میں دھول حجو نکنا ممکن نہیں ہوا، و گرنہ آج تک عوام کو بدھو بناکر ہمارے حکمر ان قوم کو آپس میں نظریاتی طور پر لڑاتے اور اپنے مفادات حاصل کرتے رہے ہیں۔٢٨ مارچ ٢٠١١ء کے نوائے وقت میں طالبان کے قائد ملا عمر کا یہ بیان شائع ہوا ہے کہ "سکولول، ہیتالوں اور عوامی مقامات پر حملے کرنے والے طالبان نہیں ہوسکتے۔" اس سے اہل اسلام کاالی کاروائیوں کے بارے میں واضح موقف سامنے آجاتا ہے، لیکن ہاری

مقتدرہ کو آپس میں مفادات کی کھینچا تانی سے فرصت ہی نہیں، اسی صور تحال میں بیر ونِ ملک سے دشمن عناصر ملک میں گھسے ہوئے ہیں۔ اور ہمارے وزیر داخلہ اصل ذمہ دارکی طرف توجہ کرنے کی بجائے امریکی ایجنڈے کو تائید دینے والا بیان دیکر پوری قوم کو نظریاتی جنگ میں اُلجھائے رکھتے ہیں۔

f پاکستان کے حکمر انوں کو اپنے مفاد کے لئے قوم اور وطن سے بڑھ کر اپنے مذہب کو بھی ر سوا کرنا پڑے تو اِس سے بھی نہیں چو کتے۔ اپنے چند روزہ مفاد کے لئے مجاہدین اور نظریۃ اسلام کی قربانی توبرسہابرس سے پاکستان میں جاری ہی ہے، اگر اپنے مقاصد کے لئے اسلام کا استحصال بھی کرنا پڑے تو اخھیں کوئی پروانہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ریمنڈ کے معاملے يرجب عالمي قوانين سے كوئي حل نه تكالة قصاص وديت كے ان اسلامي قوانين كا استحصال کیا گیا جن کی تشریح پر آئے روز پاکستان میں میڈیا پر سوالیہ نشان پیدا کئے جاتے ہیں۔اسلام میں دیت تو ظالم فریق ادا کر تاہے لیکن اس واقع میں حکومت نے درست ہی کیا کہ خود دیت دے کریہ ثابت کیا کہ چونکہ پاکستان میں دہشت گر دی کی ہیہ فضا قائم کرنے ، امریکہ کے فرنٹ لائن اتحادی بننے اور امریکی غنڈول کے کھلے عام پھرنے کی اصل مجرم حکومت ہے،اسی لئے حکومت کوہی ظالم فریق ہونے کے ناطے بیہ خون بہادیناچاہئے۔ گویار بمنڈ کے کیس میں امریکی قاتل اور پاکستانی عوام و حکومت دو فریق نہیں ہیں بلکہ مقولین کے ورثا اور پاکتانی مقتدرہ دو فریق بن کرسامنے آئے۔ حالانکہ در حقیقت بیر تھلم کھلا فساد فی الارض اور دہشت گر دی کا واقعہ تھا۔ ایسا قطعاً نہیں ہوا کہ کسی امریکی نے دویا کستانیوں کو ذاتی دشمنی کی بناپر خاموشی کے ساتھ قتل کر دیا ہو، بلکہ رعونت اور تکبر کے ساتھ تھلم کھلا دہشت گر دی کا علانیہ ارتکاب کیا گیا۔ حکومت کی طرف سے ریمنڈ کی معافی کے بعد اب ہریاکتانی کسی غیر ملکی سے رعب و دہشت محسوس کرنے لگاہے کیونکہ عین ممکن ہے کہ پاکتانی حکومت اس غیر ملکی کو قتل کرنے پر خون بہاا داکر کے قانونی تقاضے پورا کر دے۔ یہ وہ بدترین روپہ اور سوچ

ہے جس کے بعد بہت سے لوگوں کو اپنے مکی تشخص سے نفرت محسوس ہونا شروع ہو چکی ہے۔ ہم نے بھی امریکہ کو منانے، بھی عوام کو بہلانے اور بھی خود کو منوانے کے لئے ہمیشہ اسلام کی ہی قربانی دی ہے۔ حکمر انوں کے اس اقدام کا یہ نتیجہ نکلا کہ دنیا بھر میں پاکستان کے ساتھ اسلامی قوانین پر بھی طزیہ تبھرے کئے گئے۔ اسلام کو اس مقام پر لاکھڑے کرنے والے ہمارے حکمر ان ہیں!

g اُمتِ مسلمہ اس دور میں جس عظیم المیہ کا شکار ہے، وہ مسلمانوں کی عملی کو تاہیوں کے ساتھ ساتھ سیاسی قیادت کا فقدان ہے۔اکثر ممالک میں تو مسلمانوں پر ایسے حکمران مسلط ہیں جو دراصل مسلم رعایا کے مفاد کی بجائے ان کو غلامی کی زنجیروں میں کئے کے لئے قابض بنے بیٹے ہیں اور چند ایک ایسے ممالک جہاں مسلمانوں کو اپنا حکمران منتخب کرنے کا بظاہر حصانسہ دیا جاتا ہے،جب گر د چھٹتی ہے اور چند ماہ بعد آ تکھیں تھلتی ہیں تو معلوم ہو تا ہے کہ مسلم عوام ایک بار پھر دھو کہ کھا گئے۔ ان ممالک میں جمہوریت کے نام پر موروثی گدیاں چل رہی ہیں جو عالمی طاقتوں کے ساتھ ساز باز کے نتیج میں اقتدار پر جلوه گر ہوتی ہیں۔ دو تین صدیاں قبل جب مسلمان ابھی سیاسی طور پر غیر قوموں کے محکوم نہیں ہوئے تھے اور ان کے فکر و نظر کے زاویے بھی مغربی تہذیب کی چک د مک سے خیر ہ نہیں ہوئے تھے،بڑی حیرانگی ہوتی تھی کہ کس طرح عظیم الثان اسلامی خلافت کو سامراج نے ایک ایک کرکے بانٹ لیا اوران پر ذلت و إدبار مسلط کر دیا اور ایک ایساوقت کیوں کر آیا کہ موجو دہ اسلامی ممالک میں سے دو تین کے ماسوا تمام اسلامی سر زمینیں استعار کے پنجے میں حکرتی چلی گئیں۔یقین نہ آتا تھا کہ اس وقت کی مسلم قیادت کیوں کر اتنی بے پرواہ اور کمزور ہو گئ تھی کہ ایک ایک کرے تمام خطوں سے ہاتھ دھو بیٹھی۔ لیکن آج پاکستان کے حکمر ان دیکھ کریہ تعجب اور حیر انگی کا فور ہو جاتی ہے کہ اگر حکمر ان ہی اپنی قوم کے ساتھ مخلص نہ ہوں تووہ قوم کس طرح مقابل و مخالف کاسامنا کرسکتی ہے؟ غیروں کی تائید سے ہم پر مسلط ایسے حکمران ملت ِ اسلامیہ کا

سب سے سنگین مسلہ ہیں، جن کے نزدیک اپنا چند کئے کا مالی مفاداور چند دنوں کی حکومت پوری ملت کے زوال سے کہیں زیادہ اہم ہے۔ یہ اپنے چند ڈالروں کے لئے پوری ملت کو پی کر اہل کفر کی لونڈی بناکر رکھنے پر قانع ہیں۔

ا پاکستان کے مقتدر عناصر کی اس سازش میں ملی بھگت کے شواہد توبڑے واضح ہیں۔ جہال کی پنجاب حکومت ہے تواس کاموقف دوغلا ہے۔ بظاہر وہ عوام کے ساتھ اپنے آپ کو دکھانا چاہتی ہے لیکن داخلی طور پر وہ بھی رہائی کی اس سازش میں پوری طرح ملوث ہے۔ ریمنڈ کے واقعے کے پہلے روز ہی اس کی ایف آئی آر کو کمزور تحریر کرکے چھوٹے اور قابلِ ضمانت جرائم کا مجرم طہر انا اور اس کو دہشت گر دی کے جرم وعد الت میں پیش نہ کرنا حکومتی رجحان کو بخوبی ظاہر کرتا ہے۔ بعد ازاں اس کانام جیل ریکارڈ میں نہ تو درج کرنا اور نہ ہی اس کی رہائی کے موقع پر اس نام کا اخراج کرنا، جیل میں اس کو وی آئی پی پروٹو کول مہیا کرنا، عد الت میں اس کی بریت سے قبل ہی لا ہور اکر پورٹ پر امریکی چورٹرڈ طیارے کو بروقت لینڈ ہونے کی اجازت دینا، وزیر اعلیٰ کا حساس دنوں میں ملک جاہر رہنا اور ایک صوبائی وزیر کارہائی کے دن عد الت میں تمام معاملات کو انجام دلوانا اور میڈیا کو اس وقت باخر کرنا جبکہ ریمنڈ امریکی آغوش میں جاچکا تھا، یہ تمام کام صوبائی انظامیہ کی ایما اور تائید کے بغیر پورے نہیں ہو سکتے۔ اسکے بعد پاکستانیوں کو کسی غلط فہی کا شکار نہیں رہنا چاہئے!

پنجاب حکومت اگر چاہتی تو تیسرے مقتول عباد الرحمن کو زندہ کچلنے کے معاملے کو اُٹھاکر،
ہاتھ آئے مجرم سے مزید سانحوں تک رسائی حاصل کرتی، کیونکہ عباد الرحمن کا واقعہ پہلے
ہونے والے دونوں قلوں سے ہی منسلک تھا۔ اور اس کے قلل پر امریکی سفار شخانہ تکبر
وخوت اور بے پروائی پر آخر وقت تک مصر رہا اور اس نے آخر تک اس کو جرم ہی تسلیم نہ
کیا۔ حکومتیں اپنے سخت اقدام کے ذریعے اپنے وقار کو بلند کرتی اور اپنی عوامی ذمہ داریوں
سے عہدہ برا ہوتی ہیں۔ ایک طرف پاکستان کی عدلیہ کی تکلیف دہ صور تحال میہ ہے کہ اس
نے ریمنڈ کی ۴۵ یوم کی تفتیش کو بھی قید شار کیا اور ریاست کے خلاف جرم پر محض ۲۰ ہز ار

روپے جرمانہ پراکتفاکیا تو دوسری طرف عافیہ صدیقی کے کیس میں امریکی بچے نے رحم کی ہر ائیل مستر دکرتے ہوئے عافیہ کے لئے سزا کے ایسے ایسے ہتھکنڈے اختیار کئے کہ زیادہ سے زیادہ ہر ممکن سزا اس کو مل کر رہے۔ امریکہ کے شدید متعصب بچے نے یہ قرار دیا کہ "عدالتوں کا مقصد امریکی شہر یوں کے تحفظ کو بقینی بنانا اور ملکی و قار کو بلند کرنا ہو تاہے اور اگر عافیہ صدیقی کو معمولی رعایت دی جاتی ہے تو گو یا عدالت اپنے فرائض سے کما حقہ سبک دوش نہیں ہور ہی اور امریکی عوام کی حفاظت نہیں کر رہی۔ "اس بنا پر عافیہ کیس میں ہر ہر جرم کی علیحدہ علیحدہ مستقل سزا مقرر کی گئی حتی کہ تفتیش کے چار سالوں کو بھی تمام جرائم کی مستقل سزاؤں سے بالا تر رکھا گیا۔ اور یہ سب ایسی صور تحال میں کیا گیا جب کہ عافیہ صدیقی پر جرم ہی قانونی طور پر ثابت شدہ نہیں ، وہ گولی چلانے سے منکر ہے اور اس کی گولی سے کسی کو تقصان تک نہیں پہنچا۔

زندہ قومیں اپنے قومی و قار واعتماد اور اپنے باشندوں کے تحفظ کے لئے آخری دم تک اپنی ذمہ داری نبھاتی ہیں، تب اُن کے شہری قانون کی پاسداری کرتے ہیں۔ آج پاکستان کی اعلیٰ عدالتیں کس اخلاقی معیار کی بناپر دیگر مجر موں کے خلاف قانونی اقدام کر سکتی ہیں، جبکہ یہی پاکستانی قانون امریکی ایجنٹوں اور طاقتوروں کے لئے موم کی ناک اور کھیل تماشا ہے اور غریب اگر شکنج میں آ جائے تواس کے لئے طوفان اور لوہے کی گرفت ہے!

اس کے بعد بھی اہل پاکستان، اپنے اوپر مسلط حکمر انوں اور ان کے اہداف کو جانئے میں غلطی کرتے ہیں اور اُنہیں اپنا محافظ اور خیر خواہ خیال کرتے ہیں تو ان کی معصومیت قربان جانے کے لا اُق ہے۔ ہماری آئکھیں کھل جانی چاہئیں اور ہمیں دھوکے سے باہر آ جانا چاہئے، بالخصوص میڈیا کے ان دانشوروں ھے ہے بھی جو قوم کو مغالطہ آرائی کی نذر کرنے اور غلامی کی زندگی بتانے پر مصر نظر آتے ہیں۔ ہمارے حکمر انوں کو اسلام دشمنوں کی نازبر داریاں مبارک اور عوام کو اُن کی معصومیت! .... پھر شکوہ کس سے اور اِلتحب کس کے پاس!!

a جو انسان ایسے دانش بازوں سے عبرت حاصل کرنا چاہتا ہے تو وہ اسی موضوع پر نذیر ناجی کے ہر وو اتواروں:۲۰۱۰ور۲۷مارچ ۲۰۱۱ءکو'جنگ'میں سب سے اوپر شائع ہونے والے کالم پڑھ لے۔

<u> الم</u>لكة التقطيطة المسلمة ال

شيخ عبدالمحسن العباد ترجمه: مجمد التحق طاهر ا

ايمان وعقائد

# صحابہ کرام شکاٹٹٹ کے متعلق اہل السنّہ والجماعہ کاعقبیرہ

الله تعالی کاہم پر فضل واحسان ہے کہ اس نے ہماری رُشد وہدایت اور تبلیغ احکام کے لیے اپنے پیغیبر علیہ الصلاۃ والسلام کو مبعوث فرمایا۔ رسولِ اکرم سُلُّ ﷺ نے فریصنہ تبلیغ کو بدرجہ اتم انجام دیا۔ ہر خیر و بھلائی کے کام پر اپنی اُمت کی راہنمائی فرمائی اور ہر بُر ائی سے اُنہیں خبر دار کیا اور خیر خواہی کاحق اداکر دیا۔ رب کا نئات نے اپنے پیغیبر کے شرف صحبت اور تحصیل علوم شریعت کے لیے ایسے لوگوں کا انتخاب کیا جو اس اُمت کے افضل اور بہترین افراد تھے۔ ان صحابہ نے بر اہ راست آپ سُلُّ ﷺ سے علم حاصل کیا اور دنیا و آخرت میں سر فراز ہوئے۔ ذلک فضل الله یو تیه من یشاء و الله ذو الفضل العظیم!

## صحابہ کرام ٹیکا لڈ کے شرف و فضیلت پر کتاب وسنت سے دلائل

رسولِ اکرم مَنْ اللَّیْمَ کے بعد صحابہ کرامؓ نے فریصنہ تبلیغ کو سر انجام دیا، اس فریصنہ کی انجام دہی میں ان کی مساعی قابل قدر ہیں۔ صحابہ کرامؓ کے عالی مقام اور عظیم المرتبت ہونے کا اندازہ اس بات سے بخوبی لگایا جاسکتا ہے کہ ایک طرف اُنہیں شرفِ صحبت اور رسولِ اکرم مَنْ اللّٰیٰمَ کے ساتھ اعلائے کلمۃ اللّٰہ کے لیے جہاد کرنے کی فضیلت حاصل ہے اور دوسری طرف تبلیغ شریعت کے متیجہ میں قیامت تک آنے والے مسلمانوں کے اَجروثواب اُن کامقدر ہیں، کیونکہ اُنہوں نے ہی رسولِ اکرم مَنْ اللّٰیُمَّ کے بعد اس اُمت کورُ شد وہدایت کی راہ پرلگایا اور لسانِ رسالت سے صادر ہونے والے اس عظیم مقام کو حاصل کیا:

فاضل مدينه يونيور سٹی، اُستاذ فقه مقارن، جامعه لامور الاسلاميه ، لامور

«من دعا إلى هدي كان له من الأجر مثل أجور من تبعه لا ينقص ذلك من أجورهم شيئا» ا

''جو انسان دوسرے کو ہدایت کی دعوت دے تواس داعی کو دعوتِ ہدایت کو اختیار کرنے والوں کا بھی اجر ملتاہے اوراُن کے اجور میں کوئی کمی نہیں ہوتی۔'' قرآن وسنت میں صحابہ کرامؓ کے فضل و شرف پر مندرجہ ذیل نصوص شاہد ہیں:

# قرآنِ کريم

a الله تعالی کابیه فرمان قر آن کریم میں موجو دہے:

﴿ وَ السَّبِقُونَ الْاَوَّلُونَ مِنَ الْمُهْجِرِيْنَ وَ الْأَنْصَادِ وَ الَّذِيْنَ التَّبَعُوهُمُ بِإَحْسَانِ ا رَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمُ وَ رَضُوْا عَنْهُ وَ اَعَلَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِيُ تَحْتَهَا الْاَنْهُرُ خَلِدِيْنَ فِيْهَا آبَاً الْذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ ا

" مہاجرین اور انصار سابق اور مقدم ہیں اور جتنے اخلاص کے ساتھ ان کے پیروہ ہیں اللّٰہ ان سب سے راضی ہوا اور وہ سب اس سے راضی ہوئے۔اللّٰہ نے ان کے لیے ایسے باغات تیار کرر کھے ہیں جن کے نیچے نہریں جاری ہوں گی جن میں وہ ہمیشہ رہیں گے۔"

٥ ﴿ مُحَمَّنُ لَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الْكُفَّادِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمُ تَالهُمُ لَا لَهُمُ اللهُ وَ رِضُوانًا اللهِ عَلَى اللهُ وَ وَضُوانًا اللهِ عَلَى اللهُ وَ وَضُوانًا اللهُ اللهُ وَ وَضُوانًا اللهُ اللهُ وَ وَضُوانًا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَمْدُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ الله

" محمد الله کے رسول ہیں اور جولوگ ان کے ساتھ کا فروں پر سخت ہیں آپس میں رحم

ا منداحمه:۲۱/۲۹۳

۲ التوبه:۱۰۰

۳ الفتح:۲۹

دل ہیں، تو انھیں دیکھے گا کہ رکوع اور سجدے کر رہے ہیں اللہ تعالیٰ کے فضل اور رضامندی کی جستجومیں ہیں، ان کانشان ان کے چہروں پر سجدوں کے انڑسے ہے ان کی یہی مثال تورات اور انجیل میں ہے۔"

﴿لِيغِيْظَ بِهِمُّ الْكُفَّادَ﴾ كے الفاظ ان لو گوں کے لیے شدید و عید اور خطرناک ہیں جو صحابہ کرامؓ کے متعلق ناراضگی رکھتے ہیں اور جن کے دلوں میں صحابہ کرامؓ کے بارے کینہ اور بغض وعد اوت موجو دہے۔

﴾ ﴿ لَا يَسْتَوِى مِنْكُمْ مَّنَ اَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْجِ وَ قَٰتَلَ الْوَلَيْكَ اَعْظُمُ دَرَجَةً مِّنَ الَّذِيْنَ اَنْفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَ قَتَلُوا ۗ وَ كُلَّا وَعَدَ اللهُ الْحُسْفَى اللهُ لِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرٌ ﴾ ا

"تم میں سے جن لوگوں نے فتح سے پہلے اللہ کے راستے میں خرچ کیا اور قبال کیا ہے وہ دوسروں کے برابر نہیں بلکہ ان سے بہت بڑے درجے کے ہیں جنہوں نے فتح کے بعد خیر انتیں دیں اور جہاد کیے ہاں بھلائی کا وعدہ تو اللہ کا ان سب سے ہے جو پچھ تم کر رہے ہواس سے اللہ خبر دارہے۔"

d مالِ فے کے مصارف کے بارے میں ارشادِر بانی ہے:

"(فے کا مال) ان مہاجر مسکینوں کے لیے ہے جو اپنے گھروں سے اور اپنے مالوں سے زکال دیئے گئر وں سے اور اپنے مالوں سے زکال دیئے گئے ہیں وہ اللہ کے فضل اور اس کی رضامندی کے طلب گار ہیں اور اللہ کی اور اس کے رسول کی مد د کرتے ہیں یہی راست بازلوگ ہیں۔"

سورۃ الحشر کی ان تینوں آیات میں سے پہلی مہاجرین اور دوسری انصار کے فضائل پر مبنی ہے جبکہ تیسری ان لوگوں کے بارے میں ہے جو صحابہ کرامؓ کے بعد آئے؛ جو صحابہ

ا الحديد: • ا

۲ الحشر:۸

کرام کے لیے استغفار کرتے ہوئے پروردگار سے اس بات کے خواستگار رہے کہ ان کے دلول میں کبھی اصحابِ رسول کے لیے کیند و بغض پیدانہ ہو۔ آیات میں مذکور ان تین اقسام (مہاجرین وانصار اور دیگر صحابہ کرام سے محبت کرنے والوں) کے علاوہ دیگر لوگ شیطان کے حجانے میں گر فتار ہو کر ذلت ور سوائی سے ہم کنار ہوتے ہیں۔

ای طرح کے گر اہ لوگوں کے لیے سیدہ عائشہ نے سیدنا عروہ بن زبیر سے فرمایا:
 أمروا أن یستغفروا الأصحاب رسول الله ﷺ فسبوهم '
"ان لوگوں کو اصحابِ رسول کے لیے استغفار کا حکم تھا، لیکن اُنہوں نے ان کو گرا بھلا کہا..."

سورة الحشركي ان آيات كے تذكر بيس امام نووي نے لكھا ہے:

"امام مالک نے اس سے دلیل لی ہے کہ جو آدمی صحابہ کراٹم کوبُر ابھلا کہے،اس کا مالِ فے سے کوئی حق نہیں، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے مالِ فے کا استحقاق صحابہ "کرام کے بعد آنے والوں کے لیے اس شرط کے ساتھ رکھا ہے کہ وہ اُن کے لیے استغفار کرنے والے ہوں۔"

انهی آیات کی تفسیر میں امام ابن کثیر کھتے ہیں:

"امام مالک نے کیا خوب استدلال کیا ہے کہ وہ رافضی جو صحابہ ڈیالڈ کی گستاخی کا مر تکب ہوتا ہے، وہ مالِ فے کا حق دار نہیں گھر تا، کیونکہ وہ ان اوصاف سے مصف نہیں جن کا اس آیت ﴿ رَبَّنَا اغْفِرُ لَنَا وَ لِإِخْوَانِنَا الَّذِيْنَ سَبَقُوْنَا مِنْ اللَّذِيْنَ سَبَقُوْنَا وَلِا لَيْمَانِ ... ﴾ میں ذکر ہے۔

#### أحاديث وآثار

f رسولِ اکرم مَنَاتَّاتِمُ کاارشادِ گرامی ہے کہ

ا صحیح مسلم:۳۰۲۲

۲ شرح نووی: ۱ر ۳۹۹

«خير الناس قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم» ا

" بہترین زمانہ میر اہے پھر اس سے متصل زمانہ اور پھر اس کے بعد کا زمانہ ہے۔ "

صحیح مسلم میں حضرت ابوہریرہؓ کی روایت کے الفاظ اس سے کچھ مختلف ہیں۔

«خير أمتي القرن الذي بعثتُ فيهم ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم» والله أعلم ذكر الثالث أم لا

" میری اُمت کے بہترین لوگ اس زمانہ کے ہیں جس میں میری بعثت ہوئی، اس کے بعد وہ لوگ جو ان کے بعد کے دور میں ہوں گے اور ان کے بعد وہ لوگ جو اس دوسرے زمانہ کے بعد میں آئیں گے۔راوی کا کہناہے کہ واللہ اعلم آپ نے تیسرے زمانے کا ذکر کیابانہیں؟"

صحیح مسلم میں ہی حضرت عائشہ کی روایت ان الفاظ کے ساتھ بھی ہے:

قالت: سأل رجل النبي عَلَيْ أي الناس خير؟ قال: «القرن الذي أنا فيه ثم الثاني ثم الثالث»

"حضرت عَائشة فرماتی ہیں کہ ایک آدمی نے رسولِ اکرم سَکَا اَیْکِمْ سے سوال کیا کہ بہترین لوگ کون ہیں؟ آپ نے جواب دیا کہ میرے زمانے کے لوگ، پھر دوسرے اور پھر تیسرے زمانے کے لوگ۔ "

ا صحیح بخاری:۲۲۵۲

۲ رقم الحديث:۲۵۳۴

فيفتح لهم »'

"لوگوں پر آیک وقت آئے گا کہ پچھ گروہ جہاد کریں گے تو کہا جائے گا کہ کیاتم میں رسولِ اکرم منگائیڈ کا کوئی صحابی موجود ہے، جواب اثبات میں ملے گا تو اللہ تعالی لوگوں کو فتح ہے ہم کنار فرمائے گا۔ پھر لوگوں پر ایک وقت آئے گا کہ ان کے پچھ گروہ جہاد کریں گے تو پوچھا جائے گا کہ کوئی ایسا ہے جو صحابہ کراٹم کی صحبت سے فیض یاب ہوا ہو (یعنی تابعی)۔ تو تابعی کی موجود گی پر اُنہیں فتح مل جائے گی پھر لوگوں پر ایک وقت آئے گا کہ پچھ گروہ جہاد کی راہ پر تکلیں گے تو استفسار ہوگا کہ کیا تم سے کوئی تابعی کی موجود ہے تو اس کی موجود گی کی وجہ سے فتح مقدر بن جائے گی۔"

h امام ابن تیمیہ نے منھاج السنة میں ابن بطہ سے صیح سندسے روایت کیا ہے کہ سیرنا عبداللہ بن عباس فرماتے ہیں:

لا تسبوا أصحاب محمد على فلمقام أحدهم ساعة يعني مع رسول الله على خير من عمل أحدكم أربعين سنة الله على الله على

"اصحابِ رسول کو بُرا بھلامت کہو، ان کی رسولِ اکرم مَثَاثِیْمُ سے ایک گھڑی شرفِ صحبت، تمہارے چالیس سال کے عمل سے بہتر ہے۔"

و کیع کی روایت کے الفاظ ہیں:

خير من عمل أحدكم عمره"

" تم میں سے کسی ایک کے عمر بھر کے اعمال سے بہتر ہے۔"

i حضرت سعید بن زیدنے عشرہ مبشرہ صحابہ ٹما تذکرہ کرتے ہوئے فرمایا:

والله لمشهد رجل منهم مع رسول الله ﷺ يغبر فيه وجهه خير من

صیح بخاری:۳۹۴۹، صیح مسلم:۲۵۳۲

<sup>17/1</sup> 

س سنن ابن ماحه: ۱۶۷

عُكِّاتٌ

عمل أحدكم ولو عمر عمر نوح ا

"الله كى قسم، صحابه كرام ميں سے كسى كى ايك بھى غزوہ ميں رسول اكرم سَّالَيْنَا كَ الله كى قسم، صحابه كرام مِين ساتھ حاضرى تم ميں سے كسى كے اعمال سے بہتر ہے اگر چہوہ عمر نوح ہى پالے۔"

"حضرت عائشہ سے کہا گیا کہ کچھ لوگ اصحابِ رسول حتیٰ کہ حضرت ابو بکر ڈالٹھُؤ وعمر ڈالٹھُؤ کی شان میں گستاخی کے مرتکب ہوتے ہیں، حضرت عائشہ فرمانے لگیں، تہہیں اس سے تعجب کیوں ہے؟ ان اصحابِ رسول کے اعمال تو (ان کی وفات کے ساتھ) منقطع ہو گئے، لیکن اللہ تعالی نے چاہا کہ ان کا اجر منقطع نہ ہو۔" ا

﴾ حضرت عائشہ ﷺ کے اس قول کی شہادت اس عمومی روایت سے بھی ہوتی ہے کہ رسول اگرم مَثَالِثَیْمُ نے فرمایا:

"إن المفلس من أمتى يأتى يوم القيامة بصلاة وصيام وزكوة ويأتي وقد شتم هذا، وقذف هذا، وأكل مال هذا، وسفك دم هذا، وضرب هذا، فيعطي هذا من حسناته، وهذا من حسناته، فإن فنيت حسناته قبل أن يقضي ـ ما عليه أخذ من خطاياهم فطرحت عليه ثم طرح في النار»

''میری اُمت سے مفلس وہ ہے کہ جو قیامت کے دن نمازوں، روزوں اور زکوۃ کی صورت میں اہمال لے کر آئے گا، لیکن اس نے کسی کو گالی دی، کسی پر تہمت لگائی، کسی کامال ہڑپ کیا، کسی کاخون بہایا اور کسی کو مارا۔ یہ تمام لوگ اپنے حقوق کے عوض اس ظالم کی نیکیاں لے جائیں گے، اگر ان کے حقوق کی ادائیگی سے قبل اس کی نیکیاں ختم ہو گئیں تو ان مظلوم لوگوں کے گناہ اس پر ڈال کر اسے جہنم رسید

سنن ابو داؤد: ۲۵۲ م

٢ جامع الاصول: ٢٣٦٦

كردياجائے گا۔"ا

الم صحیح بخاری میں حضرت ابوسعید خدری سے روایت ہے کہ رسول اللہ مَانَّ اللَّهِ مَانَا الله مَانَّ اللهِ عَلَمَ اللهِ مَدِّ «الاتسبوا أصحابي فلو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبا ما بلغ مدّ أحدهم ولا نصيفه» أ

"میرے صحابہ کو بُرامت کہو۔ اگرتم میں سے کوئی اُحد پہاڑ کے برابر سونااللہ کی راہ میں خرچ کرے تو وہ صحابہ کرام کے دو چلویاایک چلو بھر صدقہ کے برابر بھی نہیں ہوسکتا۔"

🖨 صحیح مسلم میں حضرت ابو سعید خدریؓ سے ہی یہ روایت ان الفاظ سے ہے:

"حضرت خالد بن ولید اور عبد الرحمن بن عوف رضی الله عنهماکے در میان کچھ جھگڑا ہوا، حضرت خالد نے حضرت عبد الرحمن بن عوف کو بُر ابھلا کہا تور سول اکر م مُنَّالِيَّا اللهِ عَنْ مَاللہ نے حضرت عبد الرحمن بن عوف کو بُر ابھلا کہا تور سونا نے فرمایا، میرے کسی صحابی کو بُر امت کہو، اگر تم میں سے کو بی اُحد پہاڑ کے بر ابر سونا صدقہ کرے تو اُن میں سے کسی کے دو چلو یا ایک چلو بھر صدقہ کے بر ابر نہیں ہوسکتا۔"

ذراغور کیجئے کہ اگر حضرت خالد بن ولید ڈاٹائیڈ جیسے صحابی، (جو صلح حدیدیہ کے بعد مسلمان ہوئے) اس قدر بڑا عمل (اُحدیہاڑ کے برابر سونے کا صدقہ) کرنے کے باوجود عبدالرحمٰن بن عوف جیسے (قدیم الاسلام مہاجر) صحابی کے قلیل عمل (ایک مد صدقہ) کو نہیں پہنچ سکتے حالا نکہ دونوں ہی شرفِ صحبت رکھتے ہیں تو جنہیں شرفِ صحابیت حاصل نہیں، انہیں اُن

صیح مسلم:۲۵۸۱

۲ رقم الحديث :۳۶۷۳

۳ رقم الحديث:۲۵۴۱

افضل الامه افراد سے کیو نکر نسبت ہو سکتی ہے؟ یہاں تو زمین و آسان کا فرق ہے، زمین کی خاک کو ثریاسے کیانسبت ہو سکتی ہے؟

﴿ ذَٰ لِكَ فَضَلُ اللَّهِ يُؤْتِنُهِ مَنْ يَشَاءٌ ۗ وَاللَّهُ ذُو الْفَضُلِ الْعَظِيْمِ ﴾ ا

صحابہ کراٹم نیکی و تقویٰ اور امانت و دیانت کے اعلیٰ مقام پر فائز ہیں۔

صحابہ کرامؓ کے تقویٰ وعدالت پر قر آن وسنت شاہد ہیں۔اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ سَلَّاتِیَّامُ کی طرف سے ان کی مداح سرائی کسی سے مخفی نہیں۔

#### ائمہ اسلاف کے آقوال

ا امام نووى التقريب مي*ن رقم طر از بين*:

"صحابہ کرام ممادل ہیں خواہ جن کا فتنوں سے پالا پڑا یا جو ان فتنوں سے محفوظ رہے اور اس پر اُمت کے معتبر لوگوں کا اجماع ہے۔"

m حافظ ابن جمر الإصابة في تمييز الصحابة مين نقل كرتي بين:

''اہل النّہ کا اس بات پر اتفاق ہے کہ تمام صحابہ کر ام عادل ہیں۔ صرف بدعتی اور نا قابل اعتبار لو گوں نے اس بات کی مخالفت کی ہے۔'''

اسی لیے سند حدیث میں اگر صحابی کانام مجہول بھی ہو تو کوئی حرج نہیں۔اگر تابعی یوں کے:عن رجل صحب النبی ﷺ تواس سے روایت کی صحت پر کوئی اثر نہی پڑتا کیونکہ صحابی کے نام کا تذکرہ نہ بھی ذکر ہو تو کوئی نقصان نہیں۔ یہ صحابہ کے عدالت وامانت کے اعلیٰ مقام پر فائز ہونے کی وجہ سے ہے۔

n خطيب بغدادي لكھتے ہيں:

«متصل حدیث کی قبولیت میں بھی راوبوں کا عادل ہونا شرط ہے۔ صحابہ کرام کے

البقرة: ٦٢

۲ تدریب الراوی:۲۱۴/۲

<sup>4/1 1</sup> 

علاوہ باقی راویانِ حدیث پر بحث ضروری ہے تاکہ رواۃ حدیث کی عدالت ثابت ہو سکے، لیکن صحابہ کرام کے حالات کی چھان بیان ضروری نہیں، اس لیے اس کی عدالت وامانت اور طہارت و رفعت منزلت خود ربِ کائنات کی طرف سے ثابت ہے۔"

ان کلماتِ فاضلہ کے بعد خطیب بغدادی نے صحابہ کرام گی فضیلت وعظمت میں بعض آیات واحادیث کا تذکرہ کرنے کے بعدان کی شان یوں بیان کی:

"اگر اللہ تعالی اور سول مکر م سُکُالِیَّا سے صحابہ کرامؓ کی فضیلت سے متعلق کچھ متقول نہ بھی ہوتا تب بھی ان کے اپنے ایمانی حالات، ہجرت، جہاد اور دین کی سربلندی کے لیے جان و مال اور اولاد کی قربانی ان کی عدالت و امانت اور عقیدہ و عمل کی پاکیزگی و طہارت ان کے مابعد عظمت و شان کا اعتراف کرنے والوں سے کہیں زیادہ بڑھ کرہے۔ ابو زرعہ سے روایت ہے کہ جب آپ کسی کو صحابہ کرام و فکالڈیم کی شان میں گستا خی کرتے ہوئے دیکھیں تو جان لیں کہ وہ زندلیق ہے۔ اس لیے کہ رسولِ اکرم مُکُالِیم کی ذات اور قرآن کریم ہمارے ہاں برحق ہیں، ہم تک قرآن اور سنت رسول بی ہیں اور مقد اور قرآن کریم ہمارے ہاں کر عالی اور معطل کرنا چاہتے ہیں اور حقیقت میں یہی شریعت پر جرح کرکے کتاب و سنت کو معطل کرنا چاہتے ہیں اور حقیقت میں یہی زنداتی جرح کے حق دار ہیں۔ "

## صحابه كرام كاع بارے ميں اہل السنة والجماعة كاعقبده

اہل السنہ صحابہ کرام ؓ کے بارے میں افراط و تفریط سے بالاتر ہو کر میانہ روی اور اعتدال پر مبنی موقف رکھتے ہیں۔ صحابہ کرامؓ کی عظمت میں غلو کرتے ہوئے اُنہیں اللہ یا رسول اللہ عَلَیْتُو ؓ کامقام دے دینایا اُنہیں ان کے منصب سے گر اکر طعن و تشنیع اور سب وشتم کانشانہ

111/1

المُكِلِّتُ الْحُالِثُ

بنانا ہل النّہ کے منہے کے منافی ہے۔ اہل النّہ افراط و غلو اور تفریط و تنقیص سے بالاتر ہو کر صحابہ کرام سے محبت رکھتے ہیں اور عدل وانصاف کے ساتھ اُنہیں ان کا صحیح مقام دیتے ہیں، ان کی شان میں غلو کرتے اور نہ ہی کو تاہی و گستاخی کے مر تکب ہوتے ہیں۔ اہل السّہ کی زبانیں صحابہ کرام کی مدح سر ااور ان کے دل حُبِ صحابہ سے سر شار ہیں۔

صحابہ کرامؓ کے در میان جو غلط فہمیاں اور اختلافات رو نماہوئے، اس میں صحابہ ٹھ گھڑ نے اپنے اجتہادات کی روشنی میں طرنے عمل اختیار کیا، یہاں بھی ان کے لیے اجرِ اجتہاد مسلّم ہے۔ درست ہونے پر دوہر ااجر اور خطاکی صورت میں ایک اجر اور غلطی معاف ہے۔ یہ بات ذہن نشین رہے کہ وہ معصوم نہیں تھے بلکہ بشری تقاضے سے ان سے لغز شیں ہوتی تھیں، لیکن بہر حال دوسروں کی نسبت اُن کی غلطیاں کم اور خوبیاں زیادہ ہیں اور اُن کے لیے اللہ عزوجل کی طرف مغفرت ورضوان کا پروانہ بھی ہے۔

#### صحابہ کرامؓ کے بارے میں ائمہُ سلف کے اقوال

a امام طحاوی نے عقیدہ اہل البّہ کی ترجمانی ان الفاظ سے کی ہے:

"ہم اصحابِ رسول سے محبت رکھتے ہیں، ان کی محبت میں کو تاہی نہیں کرتے اور نہ ہی ان میں سے کسی سے اظہارِ برات کرتے ہیں۔ صحابہ سے بغض رکھنے والوں اور ان کا ذکر خیر نہ کرنے والوں سے ہم بغض رکھتے ہیں، ان کا ذکر جمیل ہمیشہ ہماری زبانوں پر رہتا ہے۔ صحابہ سے محبت دین وایمان بلکہ خوبی اسلام ہے اوران سے بغض در حقیقت سرکشی اور کفرونفاق ہے۔"

b ابن ابی زید قیروانی مالکی اینے مشہور رسالہ میں اہل النّه کا موقف اس طرح بیان کرتے ہیں:

"بہترین زمانہ رسول اکرم مَن اللَّهِ اللَّهِ كَ شرفِ صحبت سے فیض یاب ہونے والوں كا

ا عقیده طحاویه: ار ۵۷

زمانہ ہے اور ان میں سے افضل ترین بالتر تیب خلفاے راشدین حضرت ابو بکر صدیق، حضرت علی رضی اللہ عنہم اجمعین صدیق، حضرت عمل رضی اللہ عنہم اجمعین ہیں۔ صحابہ کرام مُحَالَّمَةُ کا ذکرِ خیر زبانوں پر رہے اوران کے در میان اختلاف پر بحث نہ کی جائے۔ سب سے بڑھ کر انہی کا حق ہے کہ فتنوں واختلافات کے واقعات میں ان کے لیے بہتر راہ نکالی جائے اور ان کے حق میں بہتر موقف اختیار کرنے کا تصور اینا ماجائے۔ "ا

#### امام احمد بن حنبل كتاب السنة ميس لكهية بين:

"اصحابِ رسول کے محاس کا تذکرہ اور ان کے باہمی اختلافات پر بحث کرنامستحب ہے۔ جو صحابہ کرام میں سے کسی کو بھی بُرا کہے، وہ بدعتی اور رافضی ہے، ان سے محبت کرنا سنت، ان کی اقتدا اور اُن کے لیے دعا وسیلۂ قربت اور ان کی عادات کو اختیار کرناباعث فضیلت ہے۔"

#### امام احمد کامزید کہناہے:

"کسی کے لیے صحابہ کرامؓ کاذکرِ سویاان پر طعن و تشنیج کرناجائز نہیں۔ حاکم وقت پر فرض ہے کہ ایسا کرنے والے کو سزا دے، کیونکہ یہ جرم نا قابل معافی ہے۔ سزا دینے کے بعد اس سے توبہ کروائی جائے،اگر توبہ کرے تو بہتر و گرنہ اسے دوبارہ سزا دی جائے اور اسے قید میں رکھا جائے جب تک کہ وہ توبہ کرکے اس فعل مذموم سے بازنہ آئے۔"

ا مام ابوعثمان صابونی اپنی کتاب عقیدة السلف و أصحاب الحدیث میں لکھتے ہیں:
"اسلاف و محدثین ، صحابہ ﷺ کے باہمی مشاجرات میں سکوت اختیار کرنے اور اُن کے
عیوب و نقائص سے زبانوں کو یاک رکھنے کے نظریہ پر قائم ہیں۔ صحابہ کرام ؓ کے

ا رساله القير انوبية: ١٣٣١

۲ ص:۱۹

ليے رحمت الله کااظہار اوران سے محبت ان کاعقیدہ ہے۔"ا

شخ الاسلام ابن تيميه اپني كتاب العقيدة الو اسطية مين رقم طرازين:

"اہل السقہ والجماعہ کا اُصول ہے کہ صحابہ کرامؓ کے بارے میں زبانیں اور دل ہر طرح کی پراگندگی سے محفوظ رہیں جیسا کہ قر آنِ کریم میں ہے: ﴿ وَ الَّذِیْنَ جَاءُ وَ مِنْ بَعْدِهِمْ یَقُونُونَ دَبِّنَا اَغْفِرْ لَنَا وَ لِإِخْوَانِنَا الَّذِیْنَ سَبَقُونًا بِالْإِیْمَانِ وَ لَا تَجْعَلْ فِیْ قُونُونِنَا عِلَّا لِلَّذِیْنَ اللَّذِیْنَ سَبَقُونًا بِالْإِیْمَانِ وَ لَا تَجْعَلْ فِیْ قُونِیْنَا غِلَّا لِلَّذِیْنَ اَمَنُوا دَبَّنَا اِنَّكَ دَءُونَ قَرَحِیْمٌ ﴾

رسولِ مَرم مَنَّ اللَّيْمَ عَلَى اس فرمان كى اطاعت ميں ان كے سرتسليم خم ہيں كه «لاتسبوا أصحابي فوالذي نفسي بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبًا ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه». صحابه كرامٌ كے فضائل ميں درجات و مراتب پر اہل النّه ايمان رکھتے ہيں۔ لہذا صلح حديبيه اور فح مكه سے قبل جانى ومالى معاونت كرنے والوں كى فضيلت، مهاجرين كى انصارِ صحابةٌ پر بر ترى، غزوة بدر كے مثر كا كے ليے الله تعالى كى مغفرت كا حصول (اعملوا ما شئتم قد غفرت لكم) صلح حديبيه كے موقع پر درخت تلے بيعت كرنے والوں پر نارِ جہم كى حرمت بلكه ان كے ليے الله تعالى كى رضا و خوشنودى كے پروانے ﴿ رَضِي اللّهُ كَرَمُ اللّهُ مَنْ مَنْ مَنْ وَ اور ديگر صحابةٌ مثلاً ثابت بن قيس بن شاس وغير ہم كے ليے جنت كى بثار تيں اہل النّه والجماعة كے عقيدہ كا حصه ہيں۔

خلفاے راشدین میں بالتر تیب حضرت ابو بکر ، ان کے بعد حضرت عمر ، تیسرے حضرت عثمان اور چوتھے حضرت علی خُواُنَّهُ اس اُمت کے بہترین افراد ہیں۔ حضرت عثمان ابو بکر وعمر کی نقدیم پر اہل السّہ میں کوئی اختلاف نہیں۔البتہ بعض نے حضرت عثمان وعلی کے در میان وعلی کے در میان برتری کامسکلہ ایسانہیں کہ جس میں کسی فریق کو بھی گمر اہ قرار دیا جاسکے البتہ رسول برتری کامسکلہ ایسانہیں کہ جس میں کسی فریق کو بھی گمر اہ قرار دیا جاسکے البتہ رسول

مع شرح:ار۱۱۵

اکرم مَنْ اللَّهُ اللَّهِ کَ بعد استحقاقِ خلافت کا مسله ایساہے کہ جس میں حضرت ابو بکر کے علاوہ کسی اور کے لیے یہ استحقاق سیحصنے والے کو گمر اہ کہا جاسکتا ہے۔ اس لیے اہل السّہ کا ایمان ہے کہ رسولِ اکرم مَنْ اللَّهُ اللَّهِ کَ خلیفہ حضرت ابو بکر ہیں، ان کے بعد بالتر تیب خلفائے ثلاثہ (عمرو عثمان وعلی ٹھا اللّٰہُ اور جو ان میں سے کسی کی خلافت پر بھی طعن و تشنیع کرے، وہ گدھے سے بھی زیادہ احمق و گمر اہ ہے۔"ا

اس کے بعد شخ الاسلام نے اہل بیت النبی منگانگیم کے لیے اہل الند کی محبت و مودّت ان کے بارے میں وصیت ِرسول کا لحاظ، ازواحِ مطہر ات کی عقیدت و عظمت اور مسلمانوں کا بید ایمان کہ وہ یومِ آخرت کو بھی آپ کے شرف ِزوجیت سے وابستہ ہوں گی، کا تذکرہ کیا ہے۔
پھر لکھتے ہیں:

"اہل السنہ صحابہ ٹٹائٹٹڑ سے بغض اور سب وشتم کا مظاہرہ کرنے والے روافض سے اور اپنے قول وعمل سے برات کا افرار کرتے ہیں۔"۲ اظہار کرتے ہیں۔"۲

صحابہ کرامؓ کے در میان اختلافات و مشاجرات پر سکوت اختیار کرتے ہوئے اہل النہ کا موقف ہے کہ اصحابِ رسول کے عیوب و نقائص سے متعلق روایات میں جھوٹ اور الفاظ میں کی و بیشی پائی جاتی ہے اور جو ان کے بارے میں صحیح روایات ہیں، وہ صحابہ کرام ٹھ اُلڈ کی میں کی و بیشی پائی جاتی ہے اور جو ان کے بارے میں صحیح روایات ہیں، وہ صحابہ کرام ٹھ اُلڈ کی اجتہادی آراہیں جن میں بہ مطابق فرمان نبوی غلطی اور صحت ہر دوپر اللہ کے ہاں اجر موجود ہونے کا دعوی ہر گزنہیں کیا جاسکتا بلکہ بشری تقاضے ہے۔ تاہم صحابہ کے بارے میں معصوم ہونے کا دعوی ہر گزنہیں کیا جاسکتا بلکہ بشری تقاضے سے ان سے بھی غلطی کا امکان ہے، البتہ ان کے فضائل اور سبقت اسلام کی وجہ سے وہ غلطیوں میں مخفورو مرحوم ہیں۔ ان کی نیکیوں کے بُرائیوں پر غلبہ کی وجہ سے اس قدر مغفرت و رحمت حاصل ہے، جو بعد میں آنے والے لوگوں کو حاصل نہیں۔ رسول اکرم مغفرت و رحمت حاصل ہے، جو بعد میں آنے والے لوگوں کو حاصل نہیں۔ رسول اکرم

المعقيده واسطيه: ار٢٨

٢ ايضاً

المُكِلِّكُ الْطَالِيَةِ الْمُكِلِّكُ الْطَالِيةِ الْمُكِلِّدُ الْمُكِلِّلِيَّةِ الْمُكْلِيِّةِ الْمُكِلِّ

من ان کے لیے خیر القرون ہونے کی بشارت دی اور اُن کے ایک مد صدقہ کو دوسروں کے اُحد پہاڑ کے برابر سوناخر چ کرنے سے افضل قرار دیا۔ اگر ان میں سے کسی نے دوسروں کے اُحد پہاڑ کے برابر سوناخر چ کرنے سے افضل قرار دیا۔ اگر ان میں سے کسی نے مطلعی کا ارتکاب کیا بھی تو تو بہ کی بدولت، نیکیوں کے غلبہ اور سبقتِ اسلام کی وجہ سے، رسولِ اکرم مَن اللهٰ ﷺ کی شفاعت یا دنیا میں کسی فتنہ و آزمائش میں مبتلا ہونے کے باعث صحابہ کرام کے لیے غفر ان کے اسباب موجود ہیں۔ یہ بات تو واقعاتی گناہوں کی حد تک ہے۔ البتہ اُمور اجتہادیہ میں درست ہوں یا غلط، ہر دو صور توں میں وہ عنداللہ ماجور ہوں گے۔ مزید رآل یہ کہ صحابہ کرام ڈی اللہٰ آکے فضائل و منا قب اور شرف و منزلت کے مقابلے میں ان کے قابل اعتراض معاملات بے حقیقت معلوم ہوتے ہیں۔ معترضین کو صحابہ کرام میں نظر ان کے قابل اعتراض معاملات بے حقیقت معلوم ہوتے ہیں۔ معترضین کو صحابہ کرام میں نظر مضبوط ایمان، علم و عمل، ہجرت، نصرتِ رسول اور جہاد فی سبیل اللہ جیسی خوبیاں بھی نظر آئی جاہیں۔

در حقیقت صحابہ کرام ٹٹاکٹٹا کی سیرت و اوصاف اور خوبی کر دار کا مطالعہ کرنے والے اس بات کا ادراک رکھتے ہیں کہ وہ انبیاے کرام کے بعد خیر الخلق اور افضل البشر ہیں۔ نبی اکرم مَثالِثَیْاً کے بعد اُن جیسا کوئی آیا، نہ آسکتا ہے۔ اس اُمت کے خیر القرون (بہترین زمانہ) میں ان عظیم اوصاف کے حامل افر ادنے اپناع صرّہ حیات گزارا۔

# صحابه كرام پر طعن وتشنيع در حقيقت اسلام پر حمله به!

صحابہ کرامؓ کی ذات پر حملہ در حقیقت اسلام پر طعنہ زنی کرنا ہے، کیونکہ اُنہیں کے ذریعے ممیں اسلام پہنچا۔ حضرت امام ابوزرعہ کے قول میں بیہ بات گزر چکی ہے:
وانیا أدی إلینا هذا القرآن والسنن أصحاب رسول الله ﷺ وإنها
یریدون أن یجر حوا شهو دنا لیبطلوا الکتاب والسنة والجرح بہم
أولی وهم زنادقة

ا الكفاية:ا/ااا

"صحابہ کراٹم نے ہی ہمیں قرآن و سنت کی تعلیمات سے روشاس کروایا ہے۔ یقیناً یہ صحابہ دشمن صحابہ کرام ٹٹکاٹیٹر پر جرح کرکے ہمارے دین اور کتاب و سنت کو معطل و بے وقعت کرنا چاہتے ہیں در حقیقت یہی لوگ مجر وح اور مکروہ ہیں اور سے زندیق (دین دشمن) ہیں۔"

# صحابه كرام كوطعن وتشنيج كاكوئي نقصان نہيں!

طعن و تشنیج کا صحابہ کو نقصان کی بجائے فائدہ ہے (جیباکہ حدیث المفلس، نکتہ نمبر ۱۰ میں یہ بات گزر چکی ہے)۔ در حقیقت یہ سب و شتم خود انہی د شمنانِ صحابہ کے لیے ضرر رسال ہے۔ جس دل میں صحابہ کرام ڈی اُلڈ اُنے کے لیے محبت اور زبان پر ان کا ذکرِ خیر ہے، اسے اس نعمت واحسان پر اللہ ربّ العزت کا شکر گزار ہونا چاہیے۔ اس عقیدت ومودّت پر ثابت قدمی کی دعا کرنی چاہیے، البتہ جس دل میں صحابہ کرامؓ کے خلاف حقد و بغض اور زبان پر سبّ و شتم دعا کرنی چاہیے البتہ قدار تا ہوئا ان چرائم سے باز رہنا چاہیے اور اس وقت ندامت کے میں عرائم کے خلاف حقد و بغض اور زبان پر سبّ و شتم ہے، اسے اللہ تعالی سے ڈرتے ہوئے ان جرائم سے باز رہنا چاہیے اور اس وقت ندامت کے تائب ہو جانا چاہیے ، جب ندامت کا کوئی فائدہ نہ ہوگا۔

﴿ رَبَّنَا لَا تُنِخُ قُلُوبُنَا بَعْلَ إِذْ هَلَيْتَنَا وَ هَبْ لَنَا مِنْ تَلُنُكَ رَحْمَةً ۚ إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ ﴾ ﴿ رَبَّنَا اغْفِرُ لَنَا وَ لِإِخْوَانِنَا الَّذِيْنَ سَبَقُوْنَا بِالْإِيْمَانِ وَ لَا تَجْعَلْ فِى قُلُوبِنَا غِلًّا لِللَّذِيْنَ اَمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ تَحِيْمٌ ﴾

#### دعسائے صحت کی درخواست

نامور مصنف و قلمکار، معروف عالم دین اور تفسیر احسن البیان کے مرتب مولاناحافظ صلاح الدین یوسف می الله کئی ماہ سے عارضۂ شوگر اور گھٹنوں میں شدید در دسے دوچار ہیں۔ قارئین سے ان کی صحت یابی اور شفائے عاجلہ و کا ملہ کے لئے خصوصی دعا کی درخواست ہے۔ ادارہ

ايمان وعقائد حافظ محمد زبير <sup>a</sup>

# بر صغیر کے عام حنفی علما کا عقب ہ " "قرآنِ کریم اللہ تعالی کے الفاظ نہیں!" کلام نفسی: ماتریدید اور اشاعرہ کی نظریں

گذشتہ شارہ 'محد ہ' میں 'قر آن اکیڈی 'لاہور کے محقق حافظ محمد زبیر کا وفاق المدارس العربیہ ، پاکستان کے صدر مولاناسلیم اللہ خال کی طرف سے سلفی حضرات پر تنقید کے جواب میں ایک وضاحتی مقالہ بعنوان 'کیا اَئمہ اربعہ مفوضہ ہے ؟' شائع ہواہے جس میں ایک جگہ کتابت کی غلطی سے مولاناعبد الحی لکھنوی اور مولانا سلیم اللہ خال ﷺ کا حوالہ خلط ملط ہو گیا ہے۔ اگر یہ قار نمین ص ۱۴ ، دوسری سطر میں لفظ 'مولانا' کے بعد 'سلیم اللہ خال 'کے الفاظ حذف کر دیں اور ص ۱۴ نویں سطر میں بعنوان رائے اور محتاط مسلک سے قبل مولاناسلیم اللہ کے خال کے نزدیک 'الفاظ کا اضافہ کر لیس توعبارت درست ہوجاتی ہے۔ (محسد سے)

ماہنامہ محدث کے سابقہ شارہ میں ہمارا ایک مضمون بعنوان کمیاصفاتِ الہیہ میں ائمہ اربعہ مفوضہ ہیں؟ شالع ہوا۔ جس میں ہم نے سلفی حضرات کے بارے میں وفاق المدارس العربیہ پاکستان کے صدر مولانا سلیم اللہ خال کی منفی تنقید کا جائزہ لیتے ہوئے عرض کیا تھا کہ سلفی حضرات (ابن تیبہ وغیرہ) توحید اسماء وصفات میں جس مسلک پر ہیں وہ تمام صحابہ، تابعین، ائمہ مجتہدین (ائمہ اربعہ) اور محققین فقہاء و اُصولیین کا موقف ہے جیسا کہ بر صغیر کے نامور حنفی عالم دین مولانا عبد الحی لکھنوی نے وضاحت کرتے ہوئے اسے 'حق' قرار دیا ہے لیکن مولانا سلیم اللہ خال کا تجزیہ مولانا عبد الحی لکھنوی سے بالکل مختلف ہے۔ ہم نے ائمہ اربعہ بالخصوص امام ابو صنیفہ کے بارے میں ان کی اینی تصنیفات سے ثبوت پیش کرکے مولانا عبد الحی لکھنوی کی حقیقت پیندی کا اظہار کیا تھا۔ اس مضمون کے بارے میں رابطۃ المدارس عبد الحسوص کی طرف

a ريسر چ سكالر' قر آن اكيْدِ مي' ٣٦ كے،ماڈل ٹاؤن،لاہور

ہے ایک خط موصول ہواجو ذیل میں نقل کیا جارہاہے:

#### جناب واصل واسطى صاحب كاخط

محترم جناب حافظ حسن مدنی صاحب (مدیر 'محدث'لا ہور)

السلام عليكم ورحمة اللدوبر كاته

آداب! حافظ زبیر صاحب کا مضمون نظر سے گزرا۔ اچھاہے، مگر اس میں ص ۱۲ پر ایک فقرہ یوں ہے "مثلااہل تاویل کے ہال اللہ تعالی لفظی گفتگو پر قادر نہیں ہے۔ "جہال تک ہمارا علم ہے کہ یہ ماتریدیہ واشعریہ میں سے کسی کاعقیدہ نہیں ہے، اگرچہ وہ کلام نفسی کے قائل ہیں مگر کلام لفظی پر عدم قدرت کی بات تو مشہور کتابوں مثلا شرح مواقف، شرح مقاصد، شرح عقائد جلالیہ، شرح عقائد نسفیہ اور بیاضی وغیرہ میں نہیں ہے۔ بڑی مہر بانی ہوگی اگر اس کی نشاندہی کریں۔ والسلام والسطی معلم مرکز علوم اسلامیہ (مضورہ)، لاہور

#### خط کا جواہی

الہیات کے بارے میں تعبیرات مع اصطلاحات اگر چپہ متکلمین کے ہاں متفقہ نہیں ہیں تاہم ایک تعبیر کے مطابق اشاعرہ اور ماتریدیہ نے صفاتِ الہید کو پہلے صفاتِ عقلیہ میں اور صفاتِ خبریہ میں تقسیم کیاہے، پھر عقلیہ کی تقسیم چار ناموں سے اس طرح کی ہے:

- a نفسیہ:ال سے مراد صفت وجود ہے۔
- b سلبید: اس سے مراد قِدم، بقا، مخالفت حوادث ِاور قیام بالنفس کی صفات ہیں۔
- معانی: اس سے مراد ذات سے زائد سات صفات ہیں اور وہ حیات، قدرت، ارادہ، علم،
   شع، بھر اور کلام ہیں۔
  - d معنوبیہ: اس سے مراد اللہ تعالیٰ کا حی، قادر، مرید، علیم، سمیع، بصیراور مینکلم ہونا ہے۔ اسی طرح اشاعرہ اور ماترید بیہ صفات خبریہ کی تقسیم بھی کرتے ہیں جو بوں ہے:
- a الله كى صفاتِ ذاتيه مثلاً صفت يد (باتھ)، صفت وجه (چره) اور صفتِ عين (آكھ) وغيره
   كا اثبات نہيں كرتے۔

- اسی طرح الله کی صفاتِ فعلیه (لازمه بالذات) مثلاً نزول (اترنا)، استواء (برابر مونا) اور مجییء (آنا) وغیره کا بھی اثبات نہیں کرتے۔البته صفاتِ فعلیه متعدیه (خلق ورزق وغیره) کے قائل ہیں۔
- علاوہ ازیں ان حضرات نے صفاتِ معانی کو لفظاً تسلیم کرنے کے باوجود ان کی تشریح
   وتوضیح میں تاویلات کالمباچوڑاباب کھولاہواہے۔

ان تاویلات کالیں منظریہ ہے کہ بنوعباس کے دور میں جب یونانی فلسفہ کی کتب کے عربی تراجم ہوئے تو بہت سے کمزور ایمان اہل علم نے یونانی فلسفہ کے منطقی اعتراضات کا گہرا اثر لیااور وحی الٰہی سے جواب دینے کے بجائے یونانی فلسفہ جس کے بانی مرکھپ چکے تھے، کو زند وَ جاوید فلسفہ قرار دیتے ہوئے اس کے منطقی اُصولوں کو بے چوں وچراں تسلیم کرلیااور اس طرح ایک مستقل علم علم الکلام 'کی بنیاد رکھی گئی۔ یونانی منطق کے علم کلام کی بنیاد پر قائم ہونے والے کلامی فرقوں میں جہمیہ، معتزلہ، اشاعرہ اور ماتریدیہ نمایاں ہیں۔

ہم اپنے سابقہ مضمون میں یہ بیان کر چکے ہیں کہ ائمہ فقہا ہے اربعہ عقیدہ میں علم کلام سے متنظر ہونے کی وجہ سے سلفی سے جبکہ برصغیر پاک وہند میں امام ابو حنیفہ وَٹُواللَّٰہُ کَ اکثر مقلدین عقیدہ میں ائمہ اربعہ کی اتباع کی بجائے ابو منصور ماتریدی کے بیر وکار ہیں اور اس نسبت سے 'ماتریدیہ 'کہلاتے ہیں۔ چنانچہ اشاعرہ اور ماتریدیہ اللہ تعالیٰ کی صفت کلام کا لفظ اقرار کرنے کے باوجود اس کی تاویل یہ کرتے ہیں کہ اللہ کا کلام کفظی نہیں ہو سکتا بلکہ نفسی ہو تا ہے کیونکہ الفاظ و حروف حادث ہیں اور اگر اللہ کے کلام کو گفظی کلام مان لیا جائے تو اللہ کی ذات محل حادث مقبرے گی جو ممتنع ہے۔ پس اللہ کا کلام صرف نفسی ہے یعنی اس کی ذات کی دات محل حادث ہیں کہ کوئی دین چاہ کہ کوئی ہیں کہ کوئی مورت کے ساتھ قائم مورت دے کر مخاطب محبی شخص کلام کرنے سے پہلے اپنے ذبہن میں ان معانی کو لاتا ہے جن کو وہ الفاظ کی صورت دے کر مخاطب تک پہنچاناچاہ رہا ہو تا ہے ۔ پس ذبہ معانی کو ادا کرنے کا ایک ذریعہ اور وہ لیاں کی ذات کے ساتھ قائم ہوتے ہیں ، جو زبان سے جدا ہو جاتے ہیں۔ پس کلام نفسی وہ معانی ہیں جو متکلم کی ذات کے ساتھ قائم کو کیل کر انسان سے جدا ہو جاتے ہیں۔ پس کلام نفسی وہ معانی ہیں جو متکلم کی ذات کے ساتھ نگل کر انسان سے جدا ہو جاتے ہیں۔ پس کلام نفسی وہ معانی ہیں جو متکلم کی ذات کے ساتھ نگل کر انسان سے جدا ہو جاتے ہیں۔ پس کلام نفسی وہ معانی ہیں جو متکلم کی ذات کے ساتھ



قائم ہوں۔ اللہ کے بیہ معانی از لی ہیں یا دوسرے الفاظ میں اللہ کا کل کلام، کلام نفسی ہے اور بیہ از لی ہے۔وہ بیہ بھی کہتے ہیں کہ کلام اللی ایک معنوی وحدت ہے جس کے اجزا نہیں کئے جا کستے ہیں۔علامہ سعد الدین تفتازانی (متونی عا2ھے) ککھتے ہیں:

فعند أهل الحق كلامه ليس من جنس الأصوات والحروف، بل صفة أزلية قائمة بذات الله تعالىٰ منافية للسكوت، والآفة كما في الخرس والطفولة هو بها آمر ناه مخبر وغير ذلك، يدل عليها بالعبارة أو الكتابة أو الإشارة، فإذا عبر عنها بالعربية فقرآن، وبالسريانية فإنجيل، بالعبرانية فتوراة.والاختلاف على العبارات دون المسمَّى كما إذا ذكر الله تعالىٰ بألسنة متعددة ولغات مختلفة <sup>a</sup> "اہل حق کے نزدیک اللہ کا کلام اصوات اور حروف کی جنس میں سے نہیں ہے بلکہ کلام البی سے مرادوہ ازلی صفت ہے جواللہ کی ذات کے ساتھ قائم ہے۔اور بیر کلام نفسی سکوت اور عیب کے منافی ہے جبیبا کہ گونگے اور بیح میں یہ عیب ہو تاہے (کہ وہ لفظی گفتگو نہیں کر سکتا)۔اللہ تعالیٰ اپنے اس از لی کلام نفسی کے ذریعے تھم بھی دیتے ہیں اور منع بھی کرتے ہیں اور خبر وغیرہ بھی دیتے ہیں اور اللہ تعالیٰ اینے اس کلام تفسی پر عبارت، کتابت یا اشارہ کے ذریعہ رہنمائی فرماتے ہیں۔ پس جب اس ازلی کلام نفسی کو عربی زبان میں بیان کیا جائے تو وہ قر آن بن جاتا ہے اور اگر سریانی میں بیان کیا جائے تو انجیل بن جاتی ہے اور اگر عبرانی میں بیان ہو تو تورات بن جاتی ہے۔ پس (ان کتابوں میں) اختلاف عبارات کا ہے جبکہ مسمّی (مفہوم) ایک ہے۔"

ان اہل تاویل کا کہنا یہ بھی ہے کہ اللہ کا کل کلام ازلی ہے یعنی اللہ تعالیٰ نے سب کلام ازل ہی میں فرمالیا تھا اور یہ ازل سے اللہ کی ذات کے ساتھ قائم ہے۔ یعنی اللہ تعالیٰ کا حضرت موسیٰ علیہ السلام کے ساتھ جو مکالمہ قر آن میں نقل ہواہے وہ کسی خاص یا متعین وقت میں نہیں ہوا بلکہ وہ ازل سے ہے۔علامہ سعد الدین تفتازانی لکھتے ہیں:

a شرح المقاصد:۱۳۴۴، عالم الكتب، بيروت، طبع دوم، ۱۹۹۸ء

أما الكلام القديم الذي هو صفة الله تعالى، فذهب الأشعري إلى أنه يجوز أن يسمع. ومنعه الأستاذ أبو إسحق الإسفرائيني وهو اختيار الشيخ أبي منصور رحمه الله فمعنى قوله تعالى خَتَى يَسْمَعَ كَلاَمَ الله في يسمع يدل عليه، كما يقال: سمعت علم فلان. فموسى سمع صوتا دالا على كلام الله تعالى، لكن لما كان بلاواسطة الكتاب والملك، خص باسم الكليم ق

"جہال تک قدیم کلام کا معاملہ ہے جواللہ کی صفت ہے، توابوالحن اشعری کا کہنا ہے کہ اسے (یعنی کلام البی کو) سنا جا سکتا ہے جبکہ ابواسخق اسفر ائینی اور ابو منصور ماتریدی کا کہنا ہے ہے کہ کلام اللی کو سننا ممکن نہیں ہے اور اللہ تعالیٰ کے قول" یہاں تک کہ وہ کلام اللہ کو سن لے "کا معنیٰ ان کے نزدیک یہ ہے کہ وہ اس عبارت کو سن لے جو اللہ کے کلام اللہ کے کلام پر دلالت کر رہی ہے جیسا کہ کہاجا تا ہے کہ میں نے فلال کا علم سنا ہے۔ پس حضرت موسیٰ علیہ السلام نے بھی (کوہِ طور پر کلام البی کو نہیں سنا تھا بلکہ) وہ آواز سنی جو کلام البی پر دلالت کر رہی تھی لیکن چو نکہ یہ آواز کسی کتاب یافر شتہ کے واسطہ کے بغیر تھی لہذا حضرت موسیٰ علیہ السلام کو کلیم اللہ کا خطاب دیا گیا۔"

اس موقف کا نتیجہ یہ ہے کہ ہمارے پاس موجود مصاحفِ قرآنیہ میں اللہ کا کلام موجود خبیں ہے بلکہ جو شخص مصحفِ قرآنی میں موجود اللہ کے کلام کی تلاوت یا کتابت کر تاہے تو وہ اللہ کے حقیقی کلام کی تلاوت یا کتابت نہیں کر تا۔ اسی طرح جو شخص قرآن کی تلاوت سنتاہے وہ بھی اللہ کا کلام نہیں سن رہا بلکہ ایک الیی عربی عبارت سن رہاہے جو اللہ کے کلام پر دلالت کر رہی ہے۔ یعنی مصاحف میں موجود الفاظ اللہ کے نہیں ہیں بلکہ ان الفاظ کا جو معنی ہے وہ اللہ کا کلام ہے اور وہ معنی اللہ کی ذات کے ساتھ قائم ہے۔

اب اس پر سوال یہ پیدا ہوا کہ قر آن کے الفاظ اگر اللہ کے نہیں ہیں تو پھر کس کے ہیں؟ اس کا جو اب بعض اہل تاویل نے یہ دیا کہ یہ الفاظ حضرت جبر ئیل عَلیْشِلا کے ہیں یعنی حضرت جبر ئیل عَلیْشِلا نے اللہ تعالیٰ سے کلامِ نفسی کا ادراک لیا اور اپنے الفاظ کی صورت میں اداکر دیا۔

a شرح عقائد نسفيه: ص ۴۵، مكتبة الكليات الازهريه، القاهرة، ١٩٨٨ء

جبکہ بعض اہل تاویل کا کہنا ہے ہے کہ یہ الفاظ اللہ کے رسول سَّانِیْنِا کے ہیں لیعنی حضرت جبر سُیل علیہ اللہ کے رسول سَانِیْنِا میں اللہ کے رسول سَانِیْنِا میں کا ادراک اللہ کی ذات سے حاصل کیا اور اللہ کے رسول سَانِیْنِا میں اس کو پیدا کر دیا اور اللہ کے رسول سَانِیْنِا نے اس ادراک کو اپنے الفاظ میں کلام لفظی کی صورت دے دی۔ پس قر آن کے الفاظ تو حضرت جبر سیل علیہ اللہ کے رسول سَانِیْنِا کے الفاظ تو حضرت جبر سیل علیہ اللہ کے رسول سَانِیْنِا کے الفاظ بیں جبکہ اس کا معنی اللہ کی طرف سے ہے۔

اس نکتہ نظر پر ایک اعتراض یہ پیدا ہوا کہ پھر مصاحف میں موجود قرآن یا کلام کو کلام الٰہی کیوں کہا جاتا ہے تواس کا جواب اہل تاویل یہ دیتے ہیں کہ ہم تواسے مجازاً گلام الٰہی کہتے ہیں، ورنہ یہ حقیقت کے اعتبار سے کلام الٰہی نہیں ہے بلکہ مخلوق عبار تیں ہیں۔علامہ سعد الدین تفتازانی کھتے ہیں:

فإن قيل لو كان كلام الله تعالى حقيقة في المعنى القديم مجازًا في النظم المؤلف، لصح نفيه عنه بأن يقال ليس النظم المنزل المعجز المفصل إلى السور والآيات كلام الله تعالى، والاجماع على خلافه ... قلنا: التحقيق أن كلام الله تعالى اسم مشترك بين الكلام النفسي القديم، ومعنى الإضافة كونه صفة الله تعالى، وبين اللفظى الحادث المؤلف من السور والآيات، ومعنى الإضافة أنه مخلوق لله تعالى، ليس من تأليفات المخلوقين ه

"اگرید کہاجائے کہ کلام اللہ سے مرادیہ ہے کہ وہ معنیٰ قدیم کے اعتبار سے تو حقیقی کلام ہے جبکہ تالیف کیے گئے نظم کے اعتبار سے (یعنی الفاظ کے پہلو سے) مجازی کلام ہے جبکہ تالیف کیے گئے نظم کے اعتبار سے (یعنی الفاظ کے پہلو سے) مجازی کلام ہے تو اس سے یہ لازم آتا ہے کہ ہم یہ بھی مانیں کہ (قرآن کا) جو نظم (یعنی الفاظ کی ترکیب وترتیب) نازل کیا گیا ہے اور وہ معجزہ ہے اور آیات وسور میں تقسیم ہے تو یہ کلام اللہ نہیں کہلائے گا جبکہ اس بات پر اجماع ہے کہ یہ نظم، اللہ کا کلام ہے ... ہم اس اعتراض کا جواب یوں دیں گے کہ تحقیق کے مطابق کلام اللہ اس

a شرح عقائد نسفیه: ص ۲۵،۴۶

مشترک ہے ہور یہ اشتر اک قدیم کلام نفسی ، اور اس کلام سے مراد حقیقی کلام ہے ، اور آپ کلام سے مراد حقیقی کلام ہے ، اور آیات و سور سے تالیف شدہ حادث کلام لفظی میں ہے جبکہ یہال کلام لفظی کو کلام الجی اس لیے کہا گیا ہے کہ یہ اللہ کی مخلوق ہے نہ کہ مخلوقات کی تالیفات میں موجود کلام کو کلام اللہ اس لیے کہا ہے کہ یہ اللہ کی تالیفات اور مخلوق میں سے ہے نہ کہ مخلوق کی تالیفات یا تخلیق میں سے )۔

اس پریہ اعتراض پیداہوا کہ آپ نے توکام الہی کو مخلوق بنادیا۔ اب آپ میں اور معترلہ میں فرق کیارہا؟ تواس کا اہل تاویل نے یہ جواب دیا ہے کہ ہم کلام الہی کو مخلوق نہیں مانے ، وہ کلام نفسی ہے جواللہ کی ذات کے ساتھ قائم ہے اور جس کلام الہی کو ہم مخلوق نہیں مانے ، وہ کلام نفسی ہے جواللہ کی ذات کے ساتھ قائم ہے اور ازلی ہے اور جہاں تک معاملہ ہمارے پاس موجود مصاحف میں کصے ہوئے قر آن کا ہے، تو یہ اہل تاویل کے بزدیک قر آن کا معنی تو کلام الہی ہما ویل کے بزدیک قر آن کا معنی تو کلام الہی ہے اور غیر مخلوق ہے جبہ اس کے الفاظ کلام الہی نہیں اور مخلوق ہیں۔ اس کے بر عکس معترلہ کے بزدیک قر آن کے الفاظ اور معانی دونوں مخلوق ہیں۔ علامہ سعد الدین تفتازانی کلصے ہیں:

و لما صرح بأزلية الكلام ، حاول التنبیه علی أن القرآن أیضا قد یطلق علی هذا الكلام النفسي القدیم، کہا یطلق علی النظم المتلو الحادث فقال: "والقرآن کلام اللہ تعالیٰ غیر مخلوق" وعقب القرآن بكلام اللہ تعالیٰ غیر مخلوق، لئلا یسبق لی الفہم أن بكلام اللہ تعالیٰ المؤلف من الأصوات والحروف قدیم، کہا ذهب إلیه الحنابلة المؤلف من الأصوات والحروف قدیم، کہا ذهب إلیه الحنابلة حیالا وعنادا ط

"اور جب کلام الٰہی کے ازلی ہونے کی صراحت ہو چکی تو مصنف نے اس طرف متوجہ کیاہے کہ لفظ قر آن کااطلاق بعض او قات اس قدیم کلام نفسی پر بھی ہو جاتا

a اسم مشترک سے مراد وہ اسم ہے جو ایک سے زائد معانی پر دلالت کے لیے وضع کیا گیا ہو جیسا کہ لفظ 'عین' ہے جو آنکھ یاچشمہ پر دلالت کے لیے وضع کیا گیا ہے۔

ہے جیسا کہ اس (یعنی قرآن) کا اطلاق حادث، تلاوت کیے جانے والے نظم پر ہوتا ہے۔ پس مصنف نے قرآن کے ہے۔ پس مصنف نے کہا: قرآن ، اللہ کا کلام غیر مخلوق ہے۔ مصنف نے قرآن کے فورا بعد کلام اللہ کے الفاظ نقل کیے ہیں کیونکہ ہمارے مشاکح کا کہنا ہے ہے کہ قرآن اللہ کا کلام غیر مخلوق ہے، پیجملہ کہنا چاہیے اور یہ نہیں کہنا چاہیے کہ قرآن غیر مخلوق ہے تا کہ ذہن میں یہ بات نہ آجائے کہ اصوات و حروف سے تالیف شدہ نظم بھی قدیم ہے جیسا کہ حنابلہ نے جہالت اور عنادکی وجہ سے یہ موقف اختیار کیا ہے۔"

جب اہل تاویل پریہ اعتراض ہوا کہ آپ اللہ کے لیے کلام نفسی ثابت کرتے ہیں اور کلام لفظی کا انکار کرتے ہیں تواس سے اللہ کاساکت یا گو نگاہو نالازم آتا ہے۔ لفظی کلام دوقشم کے اشخاص نہیں کرتے ہیں: ایک وہ جو لفظی کلام پر قدرت تور کھتا ہو لیکن کلام نہ کرے جیسا کہ 'ساکت' یا خاموش آدمی کی مثال ہے۔ دوسر اوہ جو لفظی کلام پر قدرت ہی نہ رکھتا ہو جیسا کہ گونگے کی مثال ہے۔ اور یہ دونوں عیب شار ہوتے ہیں کیونکہ کلام کی قدرت کے باوجود کہی بھی بھی کلام نہ کرناعیب ہے اور کلام کی قدرت ہی نہ رکھنا بھی نقص ہے۔

اس کاجواب اہل تاویل میہ دیتے ہیں کہ ہم اللہ کی ذات سے سکوت اور گونگے بن کی نفی کرتے ہیں۔ اب اس پر اعتراض میہ پیدا ہوا کہ صرف کلام نفسی کے مشکلم سے سکوت اور گونگے بن کی نفی کیسے ممکن ہے؟ کیونکہ کلام نفسی کا مشکلم تو لفظی کلام کرتاہی نہیں ہے۔اس کی تاویل، اہل تاویل نے یول کی کہ سکوت اور گونگے بن سے ہماری مراد باطنی سکوت اور گونگا بن ہے۔علامہ سعد الدین تفتازانی کھتے ہیں:

(وهو) أي الكلام (صفة) أي معنى قائم بالذات (منافية للسكوت) الذي هو ترك التكلم مع القدرة عليه (والآفة) التي هي عدم مطاوعة الآلات ما بحسب الفطرة كها في الخرس، أو بحسب ضعفها وعدم بلوغه حد القوة، كها في الطفولية. فإن قيل هذا الكلام إنها يصدق على الكلام اللفظي دون الكلام النفسي، إذ السكوت والخرس إنها ينافي التلفظ. قلنا: المراد السكوت والآفة الباطنيان، بأن لا يريد في نفسه التكلم، أو لا يقدر على ذلك، فكها أن الكلام لفظي ونفسي، فكذا ضده، أعني السكوت

والخرس<sup>a</sup>

"کلام اللہ کی اللہ کی الی صفت ہے جو اس کی ذات کے ساتھ قائم ہے اور یہ (یعنی کلام نفسی) اس سکوت کے منافی ہے کہ جس سے مراد قدرت کے باوجود کلام کو ترک کر دینا ہے اور یہ (یعنی کلام نفسی) آفت کے بھی منافی ہے کہ جس سے مراد پیدائشی طور پر آلاتِ کلام نفسی) آفت کے بھی منافی ہے کہ جس سے مراد پیدائشی طور پر آلاتِ کلام (مثلاً زبان وغیرہ) کا اثر کو قبول نہ کرنا ہے جبیبا کہ گوتگ کی مثال ہے یاعبد طفولیت میں ان آلاتِ کلام کا کمزور ہونا یاان آلات کے قوت پہلے کا زمانہ مراد ہے۔ پس اگر یہ اعتراض کیاجائے کہ آپ کی یہ گفتگو تو کلام نفظی سے متعلق ہے نہ کہ کلام نفسی کے بارے میں کیونکہ سکوت اور گونگا پن تو کلام نفظی کے منافی ہیں۔ اس کا جواب ہم یہ دیں گے کہ ہماری سکوت اور گونگا پن پن کی آفات سے مراد باطنی سکوت اور گونگا پن ہے، یعنی اس طرح کہ وہ اپنے نفس میں کلام پر قدرت ہی نہ کرے یا اپنے نفس میں کلام پر قدرت ہی نہ کرے یا اپنے نفس میں کلام پر قدرت ہی نہ کرے یا اپنے نفس میں کلام پر قدرت ہی نہ کرے ان دونوں کی جس طرح کلام کی دو قسمیں کلام لفظی اور کلام نفسی ہیں تو اس طرح ان دونوں کی ضد یعنی سکوت اور گونگا پن بھی ہیں۔ "

اس پر ایک اعتراض بیہ لازم آتا ہے کہ جب اللہ کا کلام، کلام نفسی ہے توصفت ِ کلام اور صفت ِ علم میں کیا فرق باقی رہا؟ تواس کاجواب اہل تاویل یوں دیتے نظر آتے ہیں:

(والكلام) هو صفة أزلية عبر عنها بالنظم المسمى بالقرآن المركب من الحروف.وذلك لأن كل من يأمر وينهى ويخبر يجد في نفسه معنى، ثم يدل عليه بالعبارة أو الكتابة أو الإشارة، وهو غير العلم، إذ قد يخبر الإنسان عما لا يعلمه، بل يعلم خلافه، وغير الإرادة، لأنه قد يأمر بما لا يريده، كمن أمر عبده قصدا لإظهار عصيانه،وعدم امتثاله لأوامره، ويسمى هذا كلاما نفسياً

"اور کلام الہی سے مراد اُزلی صفت ہے جسے ایک نظم کے ذریعے بیان کیا گیاہے

a شرح عقائد نسفیه: ۳۲ م b شرح عقائد نسفه: ص ۴۱

جس نظم کانام قرآن ہے اور یہ حروف سے مرکب ہے، کیونکہ جو شخص بھی کسی کام کا تھم دیتاہے یااس سے منع کر تاہے یااس کی خبر دیتاہے توپہلے اپنے جی میں اس کے بارے ایک معنیٰ یا تاہے اور پھر اس معنی پر عبارت، کتابت یا اشارے کے ذریعے ر ہنمائی کر تاہے اور یہ معنی (جو کوئی شخص اینے جی میں پاتاہے) علم نہیں ہے کیونکہ بعض او قات انسان اس کی بھی خبر دیتاہے جو اس کے علم میں نہ ہو بلکہ وہ اس کی بھی خبر دیتاہے جواس کے علم کے خلاف ہوتی ہے۔اوریہ کلام نفسی ارادہ بھی نہیں ہے کیونکہ بعض او قات انسان ایک ایسے کام کا تھم جاری کرتاہے جس کو وہ چاہتا نہیں ہے جبیا کہ کوئی شخص اینے غلام کو قصداً یہ حکم جاری کرے کہ وہ اس کی نافرمانی کرے اور اس کے احکامات پر عمل نہ کرے۔اس کلام کو کلامِ نفسی کہتے ہیں۔" ماترید ہید اور اشاعرہ کے کلام نفسی کے موقف کی اس تفصیلی وضاحت کے بعد اب ہم جناب واصل واسطی صاحب کے سوال کے جواب کی طرف آتے ہیں۔ ماتریدیہ اور اشاعرہ نے اللہ تعالیٰ کی ذات سے کلام لفظی کا انکار اس لیے کیا ہے کہ ان کے نزدیک کلام لفظی میں حدوث ہے اور اللہ کی ذات ہے اس کا صدور ماننے کا مطلب اللہ کی ذات کو محلؓ حوادث ماننا ہے جو ممتنع ہے۔ علامہ سعد الدین تفتازانی لکھتے ہیں:

إن معنى المتكلم من قام به الكلام، والمنتظم من الحروف حادث يمتنع قيامه بذات الله تعالیٰ <sup>a</sup>

''مثکلم کا معنی ہے جس کے ساتھ کلام قائم ہواور جو کلام حروف سے پرو دیا گیاہو تو وہ حادث ہو تاہے اور حادث کااللہ کی ذات کے ساتھ قیام ممتنع ہے۔''

شرح عقائد نسفیه میں ہے:

(أزلية) ضرورة امتناع قيام الحوادث بذاته<sup>ط</sup>

"(صفت کلام) اَزلی ہے اور اس کو ازلی اس ضرورت کے تحت کہا گیاہے کہ اللہ کی

a شرح المقاصد:۴۷/۸ a b شرح عقائد نسفیه:۳۲

ذات کے ساتھ حوادث کا قیام ممتنع ہے۔"

پس کلام لفظی کااللہ کی ذات کے ساتھ قیام ممتنع ہے جس کا نتیجہ یہ ہے کہ اللہ تعالی ممتنع پر قادر نہیں ہو سکتا ہے، کیونکہ اگر قادر ہو توبیہ ممتنع نہ رہا۔ گویااللہ تعالیٰ کی ذات کے ساتھ کلام لفظی کے قیام کو ممتنع قرار دینااور 'الله کا کلام لفظی پر قادر نه ہونا 'ایک ہی مفہوم رکھتا ہے۔ اس کواس طرح بھی سمجھ سکتے ہیں کہ ماتریدیہ واشاعرہ کے نزدیک اللہ کالفظی کلام پر قادر ہونا اس کا محل حادث بننے کی قدرت رکھنا ہے۔ پس اللہ تعالیٰ محل حادث بننے کی قدرت (بالقوة رکھے یا بالفعل دونوں صور توں میں) اہل تاویل کے ہاں نقص اور عیب شار ہو گا کہ جس نقص اور عیب سے بیجنے کے لیے ہی اُنہوں نے کلام نفسی کا فلسفہ تخلیق کیا ہے۔ جہاں تک سلف صالحین اور اہل سنت والجماعت کا تعلق ہے تو وہ یونانی فلسفہ کے انسانی اُصولوں سے اللّٰہ تعالی کو بلند وبالا سمجھتے ہیں کہ انسان اللّٰہ جل شانہ' کی ذات وصفات کا مکمل احاطہ کرنے سے قاصر ہے۔ جس طرح اللہ تعالیٰ کی ذات کی کنہ کے إدراک سے انسانی عقل کو تاہ ہے، اسی طرح ان صفات کی کیفیات سے بھی۔ یہی وجہ ہے کہ ائمہ سلف کا صفاتِ اللی کے بارے میں عرفی معنی پیش کر کے اس کی کیفیت مجہول قرار دینے کاطریقة کار سلامتی کی راہ ہے۔ گویا اہل تاویل کی بنیادی غلطی اللہ تعالیٰ کی ذات وصفات کو اپنی عقل کا یابند بنانا ہے۔ اس کے بالمقابل ائمہ سلف 'الہیات 'کی تعبیر میں نہ صرف فلسفہ کی عاجزی کا موقف رکھتے ہیں بلکہ فلیفہ سے مستعار اصطلاحات مثلاً قدیم، حادث اور ممتنع وغیرہ کے استعال سے الہمیات کی تعبیر کرنے سے بھی اجتناب برتے ہیں، کیونکہ ان کے نزدیک سلامتی کا ضابطہ یمی ہے کہ اللہ کے لیے صرف اسی لفظ ومعلیٰ کا اثبات کر وجو کتاب وسنت سے ثابت ہو اور اس کی ذات سے صرف اسی اسم و وصف کی نفی کروجس کی نفی کتاب وسنت میں موجود ہو۔ اس کے علاوہ کے بارے میں ﴿ وَيِتُّهِ الْمَثَلُ الْأَعْلَى ﴾ (النحل: ١٠) اور ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ نٹکی ﷺ (الشوری:۱۱) کا اعلان کرتے ہوئے قبل و قال سے سکوت اختیار کرو۔

عَلَّكُ عُلِّكُ عُلِي

منت مجمد مناروق محقق مجلس التحقیق الاسلامی

# اَحادیثِ نبوبیہ کے عظیم ووسیع مجموعے تعارف، خصوصیات، نقائص اور تقب بل

### خدمت حدیث کے پس پر دہ محرکات

قر آنِ مقدس اور اَحادیثِ نبویہ وین اسلام کی اَساس ہیں جن پرشریعتِ اسلامیہ کی پوری عمارت استوار ہے۔ دین حنیف پر اللہ تعالی کی خاص عنایت ہے کہ بیہ تحریف و تنتیخ ، إفراط و تفریط ، تغیر و تبدل ، گمر اہ واعظوں کی چیرہ دستیوں ، حیلہ بازوں کی من پیند تاویلوں اورابن الوقت دین فروشوں کی ہلاکت خیز شر انگیزیوں سے مامون و محفوظ ہے۔ اس کااصل سبب تو یہ ہے کہ اللہ ماک الملک نے کتاب و سنت کی حفاظت کا ذمہ خود لیا ہے۔ فرمان باری تعالی ہے:

﴿ إِنَّا نَحُنُّ نَزَّلْنَا النِّ كُرَ وَ إِنَّالَهُ لَحْفِظُونَ ﴾ (الحجر: ٩)

"بلاشبہ ہم ہی نے ذکر (قرآن و حدیث) نازل کیا اور یقیناً ہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں۔"

کتاب وسنت کی حفاظت کی اس عہدِ صفانت کا نتیجہ یہ بھی ہے کہ گمر اہ فرقے کتاب وسنت میں تاویل و تحریف کے ذریعے کتاب وسنت میں تاویل و تحریف کے ذریعے کتاب و سنت کے دلائل کو اپنے اغراض و مقاصد کے لیے استعال کرنے میں کامیاب نہیں ہو سکے ، بلکہ جس دور میں بھی باطل پرست قوتوں نے کتاب و سنت کو اپنا نشانہ بنانے کی کوشش کی یا احادیث نبویہ میں من گھڑت اور بے سروپاروایات داخل کرنے کی جسارت کی ؛ محد ثین کر ام مُرِید اور علمائے حق نے ان کے ان خطرناک منصوبوں کی قلعی کھول دی اور ایسے مقتریان دین کو ہمیشہ کے لیے روسیاہ کر دیا۔

حفاظتِ حدیث اور اشاعتِ حدیث کا کی دوسری اہم وجہ نبی مَثَالَیْمُ او کتاب وسنت کی نصوص کو کھول کر بیان کرنے کا حکم ربّانی تھا۔ جس کی اتباع میں نبی کریم مَثَالِیُمُ اِنے کتاب وسنت کو پوری ذمہ داری سے اَدا کیااور اس فرض کی ادائیگی میں کوئی لمحہ بھی فروگز اشت نہیں کیا۔ جیسا کہ اس پر بیہ آیات واحادیث شاہد عدل ہیں:

a ﴿ وَ ٱنْزَلْنَاۚ اللِّهِ كُولِتُهُيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ اِلَّهِمْ ﴾ (النحل:٣٣)

"اور ہم نے آپ کی طرف ذکر نازل کیا تاکہ آپ لوگوں کو وہ چیز (شریعت) کھول کر بیان کریں جوان کی طرف نازل کی گئی ہے۔"

ط ﴿ وَمَاۤ اَنُوۡلُنَا عَلَيْكَ الۡكِتٰبَ إِلاَّ لِتُبَيِّنَ لَهُمُّ الَّذِى اخْتَلَفُوْا وَنِيهِ ﴾ (النحل: ١٣)
"اور ہم نے آپ کی طرف کتاب اس لیے نازل کی ہے کہ آپ سُلَّ اللَّیْ این ان (لوگوں)
کے لیے اس چیز کو کھول کربیان کریں جس میں اُنہوں نے اختلاف کیاہے۔"

یں ہے۔ ان آیات میں نبی مُنگانی کا احکام و تی (کتاب وسنت) کو کھول کربیان کرنے کی تاکید کی گئی ہے، چنانچہ حکم ربانی کی تعمیل میں آپ نے خود بھی کتاب وسنت کی خوب تبلیغ کی اور صحابہ کرام رُقالَتُم کو بھی کتاب وسنت کی ترون کے کا یابند کیا جس کی صراحت درج ذیل اَحادیث سے عیاں ہے:

> عبد الله بن عمر وسے روایت ہے کہ نبی مَنَّالَثَیْمُ نے فرمایا: «بلغوا عنی و لو آیة» (صحیح بخاری: ۳۲۲۱)

"میری طرف سے (لو گوں کو) پہنچاؤخواہ ایک حدیث ہی ہو۔"

ک ججۃ الوداع کے موقع پر آپ نے صحابہ کرام ٹھ گھٹڑ سے مخاطب ہو کر سوال کیا: کیا میں نے تمہیں دین پہنچادیا ہے؟ اس پر صحابہ ؓ نے اثبات میں جو اب دیاتو آپ نے فرمایا: اے اللہ! گواہ ہو جا:

«فلیبلغ الشاهد الغائب فرب مبلغ أو غی من سامع» (صحیح بخاری: ۱۷۳۱)

«(میرے احکامات) حاضر شخص غائب کو پہنچائے، کیونکہ کچھ لوگ جنہیں بات پہنچائی جاتی ہے، وہ سننے والے سے زیادہ ذہن نشین کر لیتے ہیں۔"

€ پھر ان محر کات و تاکیدات کے سواعلائے و محد ثین کے لیے نبی مَثَاثَیْنِاً کی دعا بھی اہم سنگ میل
 کی حیثیت رکھتی ہے جس میں خدام حدیث اور مبلغین کے لیے چہروں کی شادانی کی دعا کی گئ
 ہے۔عبداللہ بن مسعود ٹے روایت ہے کہ نبی مَثَاثِیْنِاً نے فرمایا:

«نضر الله امراءً سمع منا حديثا فبلغه فربّ مبلغ أحفظ من سامع» (جامع ترندي:٢٢٥٥، سنن ابن ماجه: ٢٣٢)

"الله تعالی اس آدمی کو شاداب رکھے جس نے ہم سے کوئی حدیث سنی، پھر اس کی تبلیغ کی، چنانچہ کتنے ہی لوگ ہیں جن کو بات پہنچائی جاتی ہے وہ سامع سے زیادہ یاد رکھتے ہیں۔" مذکورہ بالا اَحکام کی اتباع میں صحابہ کر ام رضوان اللہ اَجمعین نے کتاب و سنت کی تعلیمات کی تبلیغ کو مقصد حیات بنایا اور دین حذیف کی سربلندی اور تبلیغ دین کے لیے خود کو وقف کر دیا۔ پھر ان کے نقش قدم پر چلتے ہوئے تابعین و تبع تابعین اور محدثین عظام نیجاتیا نے سنت نبوی سائیلیم کی

عَلَّاتُ الْعُلِيَّةِ الْعُلِيَّةِ الْعُلِيَّةِ الْعُلِيَّةِ الْعُلِيِّةِ الْعُلِيِّةِ الْعُلِيِّةِ

حفاظت کے لیے کھوس اقد امات کیے اور اَحادیث نبوید کو محفوظ کرنے کے لیے تعلیم و تعلّم کے ساتھ تدوین حدیث کو فروغ دیا۔ نیز محدثین کرام نے عوام الناس میں اَحادیث کا ذوق پیدا کرنے اور اَحادیث کی ترویج کے لیے قلم و قرطاس کاسہار الیااور اشاعت ِحدیث کی خاطر تالیف وتصنیف کے مختلف اُسلوب اختیار کیے اور ہر مؤلف کی شدید خواہش تھی کہ اَحادیث کی تالیف وترتیب کاوہ طريقه اختيار كياجائے جوانتهائی سود مند، نهايت سهل اور عوام الناس کی إصلاح کيلئے مؤثرترين ہو۔ ان اَہداف کے بیش نظر کتباَ حادیث کی تصنیف وتر تیب کے مختلف انداز اپنائے گئے جنانچہ بعض محد ثین نے اپنی کتاب کوسنن وجوامع کی طر زیر ترتیب دیا۔ کچھ نے مسانید کے طریقہ کو منتخب کیا۔ بعض نے مجم کی ترتیب اپنائی اور کچھ نے سابقہ کتب کا اِستدراک واستخراج کیا۔ اس مضمون میں ہمارا موضوع اُحادیث کے مختلف وسیع ترین ذخائر اور عظیم مجموعے ہیں، جنہیں بعد کے علما و محدثین نے تمام اَحادیث نبویہ کو جمع کرنے کی غرض سے ترتیب دیاہے، یاان کا مقصد یہ رہاہے کہ نبی کریم مَنَالِیْنِیَم کی تمام قولی احادیث کو یکجا کر دیا جائے اور کچھ مجموعے ایسے بھی ہیں جن میں مختلف كتب إحاديث كا تكرار ختم كركے بغرض اختصار ترتيب ديا گياہے۔ چونكه ان كتب كى جمع و تاليف اور اختصار کا اصل مقصد احادیث کی اشاعت و تبلیغ اور عامة الناس کی اصلاح ہے، اس لئے محدثین کی ان بیش بہاخدمات کو سراہتے اور عوام الناس میں ان کتب کاطر زیر تیب مشتہر کرنے کے لیے پچھ كتب احاديث كاجائزه قارئين كى خدمت ميں پيش كياجار ہاہے۔ ہمارى بير طالب علمانہ پيشكش طالبانِ حدیث، شا تقین علم اور فن احادیث سے وابستہ افراد کے لیے عظیم تحفہ ہو گی اور متلاشیانِ احادیث کی تشنگی کا کماحقہ مداوا کرے گی۔ نیز ہماری اس کاوش سے احادیث کی تحقیق و تخریج میں بہترین مدد ومعاونت حاصل ہو گی۔إن شاءاللہ!

## A كتاب رزين كاتعارف

مُوَلَّفُ: ابوالحسن رزين بن معاويه بن عمار عبدری (م ۵۳۵هـ)

اَحادیثِ ِرسول مَثَالِیُّمُ کوایک مقام پر یکجاکرنے کی غرض سے ایک اہم کاوش امام رزین کی ہے۔ ابوالحسن رزین بن معاویہ عبدری نے کتبِ ستہ: صحیح بخاری، صحیح مسلم، سنن ابی داود، جامع ترندی، سنن نسائی اور موطا امام مالک کو جمع کیا اور اختصار کی غرض سے مکرر احادیث کو حذف کر دیا، اُنہیں صحیح بخاری کی طرز پر فقہی ابواب میں ترتیب دیااور احادیث نبویہ مع اسناد ذکر کیں۔

### كتاب ِرزين مين خاميان

امام رزین نے اپنی اس کتاب کو جدید اور مفید ترتیب پر مرتب کیا اور متونِ حدیث کے اہم مآخذ کو ایک کتاب میں جمع شدہ کو ایک کتاب کی شکل میں ترتیب دیا جس میں شائقین علوم حدیث کے لیے ایک کتاب میں جمع شدہ احادیث سے استفادہ کرنانہایت آسان تھا، لیکن اس کے ساتھ ساتھ کتاب رزین میں کئی نقائص تھے جن کا ازالہ بڑاضر وری تھا۔

- a احادیث کے اختصار کے باوجود مکرر احادیث کافی تھیں، دوسرے لفظوں میں امام رزین کتب ستہ سے کلی تکرار ختم نہ کریائے۔
  - b کتب ستہ سے کئی اصل متون حچوٹ گئے تھے۔
- صادیث کو فقہی ترتیب پر جمع کیا گیا تھا، لیکن بعض احادیث کو ان کے متعلقہ تراجم کے بجائے غیر متعلقہ تراجم میں داخل کیا گیا تھاجن کا ترجمۃ الباب سے کوئی تعلق نہ تھا۔
- d احادیث کی تبویب صحیح بخاری کے ابواب کے مطابق تھی لیکن بعض ابواب حذف کر دیئے گئے تھے۔

ان نقائص اور خامیوں کو مد نظر رکھتے ہوئے حافظ ابن اثیر نے اس کتاب کی تذہیب وتسہیل اور تہذیب کاارادہ کیااور کتاب رزین کی تہذیب کو جامع الأصول سے موسوم کیا۔

# B جامع الاصول في احاديث الرسول؛ تعارف وتجزيه

مصنف: ابوسعادات مبارك بن محمد شيبانی المعروف بابن اثير الجزری (م٢٠٦هـ)

مجلدات:۱۵ تعدادِ احادیث:۹۵۲۳

کتابِ رزین کی جامعیت و افادیت کے پیش نظر حافظ ابن اثیرنے اس کتاب کی تہذیب و تسہیل کاارادہ کیااور اسے جامع ترین کتاب بنانے کے لیے درج ذیل اقد امات کئے:

- a کتاب رزین سے بے جااِختصار ختم کیا۔
- b اس میں کتب ستہ کی جواصل احادیث حجیوٹ گئی تھیں اُنہیں جامع الاُصول میں شامل کیا۔
  - جامع الأصول كومستقل فقهی ابواب پر مرتب كيا۔
    - d بغرض اختصار احادیث کی اسانید حذف کر دیں۔
      - ⊖ غريب الفاظ کي توضيحو تشريح کي۔
- f تمام سند ذکر کرنے کے بجائے راوی حدیث صحابی یا تابعی کے نام پر اکتفا کیا، البتہ کسی خاص

مقصد کے لیے کسی راوی کانام ذکر کر دیتے ہیں۔

متون میں محض مر فوع روایات اور آثارِ صحابہ ٹھُائٹیُم تک اکتفاکیا جبکہ تابعین، تبع تابعین اور
 ائمہ وغیرہ کے اقوال شاذ و نادر ہی مذکور ہیں۔

h کتاب کے آخر میں ایک مستقل باب میں حروفِ تہجی کے اعتبار سے راویوں کے اساء اور مختصر تراجم کا بھی تذکرہ کیا گیا۔

i کتابِ رزین میں درج شدہ صحیح بخاری و مسلم کی احادیث کی پڑتال کے لیے امام حمیدی کی کتاب 'الجمع بین الصحیحین' سے اس کا تقابل کیا اور باقی کتب: ابوداود، تر مذی، نسائی اور موطاامام مالک کااصل کتب سے موازنہ کیا۔ یوں کتابِ رزین میں جو کی بیشی تھی، اس کا إزاله ہو گیا۔ اور احادیث کی ترقیم بندی کی، لیکن زائد الفاظ کو بغیر ترقیم کے ذکر کیا۔

اگر کوئی حدیث بخاری و مسلم سمیت دیگر کتبِ حدیث میں بھی موجود ہو تو بخاری و مسلم کے الفاظ پر اکتفاکیا گیا،البتہ دیگر کتب میں زوائد الفاظ ہوں تو وہ بیان کر دیئے گئے ہیں۔

ا کتاب رزین سے جو احادیث کتب ستہ میں نہ مل سکیں، ان کے لیے رواہ رزین کی اصطلاح وضع کی اور آخر میں لم أجدہ کہہ کر کتب ستہ میں موجود نہ ہونے کی صراحت کردی۔

متعلق خاص باب میں دکر کیا گیاہے۔البتہ ایک متعلق خاص باب میں ذکر کیا گیاہے۔البتہ ایک احادیث جو کثیر المعنیٰ ہوں اور کوئی خاص یا غالب معنیٰ کثیر نہ کیا جاسکتا ہو تواسے کتاب کے آخر میں 'کتاب اللواحق' میں ذکر کر دیا گیاہے، جبکہ مختلف الحبہت معانی پر مشتمل ایسی احادیث جو کسی معنیٰ میں خاص یا غالب ہو،اسے اس خاص باب کے تحت ذکر کیا گیاہے۔

n تخریج احادیث کے لیے رموز استعال کئے گئے ہیں۔

### كتب وأبواب بندى كاطريقة كار

ماکل کو فقہی ترتیب پر، لیکن کتب وابواب کو حروفِ ابجدی کی ترتیب پر، لیکن کتب وابواب کو حروفِ ابجدی کی ترتیب پر مرتب کیاہے، مثلاً حرف ہمزہ کے تحت دس کتب بیان ہوئی ہیں:

a كتاب الايهان والإسلام b كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة c كتاب الأمانة b كتاب الأمر بالمعروف e كتاب الاعتكاف f كتاب إحياء الأموات g كتاب الإيلاء h كتاب الأسهاء والكنى i كتاب الآنية ز كتاب الأمل والأجل

d ابواب بندی میں اَوّلاً کتاب'، ثانیاً 'ابواب'، ثالثاً 'فصول' پھر 'فروع'، پھر انواع کی ترتیب

اختیار کی گئی ہے، لیکن پیہ مستقل ترتیب نہیں، بلکہ بعض جگہ ابواب وغیرہ کو حذف بھی کر دیا گیا ہے مثلاً:

> \* الكتاب الأول: في الإيان والإسلام وفيه ثلاثة أبواب الباب الأوّل: في تعريفهم حقيقةً ومجازًا وفيه فصلان:

> > الفصل الأوّل: في حقيقتها وأركانها

الفصل الثاني: في المجاز

\* الباب الثانى: في أحكام الإيمان والإسلام، وفيه ثلاثة فصول:

الفصل الأوّل: في حكم الإقرار بالشهادتين

الفصل الثاني: في أحكام البيعة

الفصل الثالث: في أحكام متفرقة

\* الباب الثالث: في أحاديث متفرقة تتعلق بالإيهان والإسلام

پھر کچھ کتب ایک یا دوابواب مع فصول و فروع اور انواع کے ہیں۔ کچھ کتب، فصول وانواع پر اور کھ محض کتاب پر ہی مو قوف ہیں۔ مثلاً الکتاب الثالث فی الأمانة کے ابواب و فصول

بالکل نہیں ہیں۔

- ے ہر حرف میں شامل کتب کے اختتام پر اس حرف کے متعلقہ ان عنوانات کی وضاحت بھی کی گئی ہے جواس حرف کے تحت درج نہیں کہ وہ عنوانات کن کتب کے تحت آئیں گے مثلاً وہ ابواب جن کا آغاز حرف ہمزہ سے ہو تاہے، لیکن وہ حرف ہمزہ کے تحت مذکور نہیں:
  - a الاحتكار في كتاب البيع من حرف الباء
  - b الأمان في كتاب الجهاد من حرف الجيم
    - C الإحرام في كتاب الحج من حرف الحاء
      - d الأضحية في كتاب الحج

علیٰ ہذاالقیاس بقیہ کتے گنر میں بھی وضاحت مذکورہے۔

# جامع الاصول کی کتب واَبواب کی تفصیل

<u> جامع الاصول کی کل کتب، ابواب، نصول و فروع اور انواع کی تفصیل درج ذیل ہے:</u>

b کل ابواب : ۱۲۴ a کل کتب : ۱۳۰

d کل فروع : C کل فصول : ۵۰۲

### ⊖ كل انواع : ۲۷۷

# محقق جامع الأصول ايمن صالح شعبان كاطريقة تحقيق

جامع الاصول پر بعض تحقیقات بھی کی گئی ہیں، جن میں سے اہم فضیلۃ الشیخ ایمن صالح شعبان کی تحقیق و تخر تے ہے، جس میں انہوں نے درج ذیل اضافہ جات بھی کیے ہیں:

- a آیات، احادیث اور آثار کی تخریج کی اور إعراب لگائے۔
- ا احادیث کی اسناد بیان کیں، صحت وضعف کا حکم لگایا اور تخریخ احادیث میں کتب ستہ کے علاوہ جوروایات مسند حمیدی، مسند عبد بن حمید، مسند احمد، سنن دار می، فی خلق افعال العباد، جزءر فع الیدین للبخاری، الا دب المفر داور شائل تر مذی میں تھیں، ان کتب کی احادیثِ زوائد مع سند اور مقالحدیث بیان کیں۔
  - ہر کتاب کے آخر میں کتبِستہ کی پیمیل کی خاطر زوائد ابن ماجہ للبو میری کا اضافہ کیا۔
    - d تخریج حدیث کے بعد غریب الفاظ کی تشریح بیان کی۔

### كتاب بذامين نقائص اور خاميان

جامع الاصول اپنی افادیت و اہمیت کے لحاظ سے ایک جامع اور نہایت مفید کتاب ہے۔ کیکن اس کے باوجو داس میں کئی نقائص ہیں:

- a اَحادیث کو جمع کرنے کے کوئی قواعد واُصول مقرر نہیں کیے گئے اور نہ ہی احادیث کے اختصار میں کسی کتاب کو معیار مقرر کیا ہے بلکہ جو حدیث جس انداز میں جس جلّہ مناسب ہوئی، منطبق کر دی۔
- b اختصار احادیث کے لیے نہ تو بخاری و مسلم کو مقدم کیا گیاہے اور نہ ہی بقیہ کتاب سے حذف شدہ احادیث کی وضاحت ہے۔
  - ے تخریج کیلئے تورموز استعال کیے گئے ہین لیکن زوائد الفاظ کی تخریج و تحقیق نامکمل ہے۔
    - d ایک معنی کی کئی روایات میں الفاظ کا تکر ارباقی ہے۔
- ⇒ مسائل کی تبویب توفقہی ہے لیکن کتب کو حروفِ تہجی کی ترتیب سے مرتب کرنے کی وجہ سے احادیث و مسائل کی تلاش نہایت پیچیدہ اور مشکل ہو گئی ہے۔ پھر حروفِ ہجائی کی ترتیب کے باوجود حروف کے متعلق کتنی ہی کتب وابواب کو حذف کر کے کسی اور کتاب یاباب میں داخل کر دیا گیاہے، جس سے قارئین کے لیے حدیث ومسئلہ کی تلاش میں بہت مشکل پیدا ہوئی ہے۔

عُكِلِّتُ

آ کتبِ ستہ کے مصنفین کے عناوین ابواب حذف کرنے سے فقہی استدلال اور مساکل کے استباط کا فائدہ مفقود ہواہے جس سے احادیث سے مسائل متنبط کرنامشکل ہو گیاہے۔

استباط ہ فائدہ مسود ہواہے ، سے احادیث سے میں استبط مرہا میں ہو لیاہے۔

ابداب، ابواب، فصول، فروع اور انواع کی تقسیم کا قاعدہ کلیہ مقرر نہیں بلکہ کچھ کتب کے کئی

ابداب، کئی فصول اور کئی فروع وانواع ہیں لیکن کچھ کتب ابواب، فصول اور فروع وانواع سے

یکسر ہی خالی ہیں۔ کچھ کے ابواب ہیں، فصول نہیں اور فروع میں کچھ کتب ابواب سے خالی اور

فصول و فروع پر مشتمل ہیں، اور پچھ فروع وانواع پر، حسلاصہ سے کہ کتب وابواب کی تقسیم غیر
معاری ہے۔

#### C جامع السنن والمسانيد (مند)

مصنف:حافظ عماد الدين ابوالفداءاساعيل بن كثير قرشي دمشقی (م ٢٧٧هـ)

مجلدات: ۴٠٠ تعدادِ احادیث: ایک لا کھ سے زائد

- عیر حافظ ابن کثیر کی مایہ ناز کتاب اور عظیم علمی شاہ کارہے، جس میں اُنھوں نے حدیث کی دس بڑی کتب: a مند احمد ط صحیح بخاری c صحیح مسلم d سنن ابی داود ← جامع تر ندی اسنن نسائی و سنن ابن ماجه المجم کبیر طبر انی i مند بزار اور زمند ابویعلی کوایک کتاب میں جمع کیا ہے، البتہ کبھی کبھی ان کتب کے علاوہ دیگر کتب کی احادیث بھی نقل کر دیتے ہیں مثلاً حلیۃ الأولیاء لابی تعیم کتاب الاصول لابن ابی الدنیا، اسد الغابة، الاصابة وغیره۔ ابن کثیر ان کتب کو جمع کرنے کے بعد اس کتاب کی افادیت واہمیت ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں:
  "بید دس کتابیں ایک لاکھ سے زائد مکرر اَحادیث پر مشمل ہیں جن میں صحیح ، حسن، ضعیف اور موضوع روایات شامل ہیں اور بیہ کتابیں بہت سے فقہی احکام ، تفیر ، تاریخ، رقائق اور فضائل و منا قب پر مشمل ہیں۔ " (جس سے ان کتب کی جامعیت عیاں ہوجاتی ہے)
- ک مند کی طرز پر جمع شده اس عظیم کتاب کی حافظ این کثیر کی تیار کر ده جلدوں کی تعداد ۳۷اور اضافه شده جلدوں کی تعداد تین ہے، کل جلدیں ۴۰ ہنتی ہیں۔
  - ڈاکٹر عبدالمعطی امین قلعجی نے جامع المسانید کی شخقیق و تخریج کی ہے۔
- طافظ ابن کثیر نے مند احمد کی اَحادیث کو مقدم رکھاہے، پھر جو حدیث کتبِ ستہ، مند ہزار، مند ابی یعلیٰ، مجم کبیر میں ہو وہ حدیث نقل کرنے کے بعد ان کتب کی طرف اشارہ کر دیتے ہیں اوراس روایت کی متعلقہ اَسانید ذکر کر دیتے ہیں۔یوں متابعت وشواہد کی تلاش کے لیے سے

ایک بہترین اور انتہائی مفید کتاب ہے۔

- ⇒ حافظ ابن کثیر اس کتاب کی پیمیل کے قریب پہنچ گئے تھے۔ مند ابی ہریرہ ڈزیر پیمیل تھی کہ قبل از پیمیل اللہ تعالی کو پیارے ہو گئے۔ پھر مندانی ہریرہ گو ابن کثیر کی طرز پر ابوعبداللہ عبد السلام بن مجمہ بن عمر بن قلوش نے تین جلد میں مکمل کیا۔ یوں اس کتاب میں جو کی رہ گئ تھی، اس کا إذاله ہو گیا۔
- اسائے رواۃ کی ترتیب میں اَوّلا اساء، ثانیاً کنی ، ثالثاً مبہم رواۃ ، رابعًا عور توں کے نام ہیں۔ یہ سلسلہ سولہویں جلد تک ہے۔ اس کے بعد مشہور صحابہ کرام سے روایات کا علیحدہ سلسلہ ہے۔ چنانچیہ کا جلد میں ابو بکر ؓ و عثمانؓ ، ۱۸ جلد میں عمر بن خطابؓ ، ۱۹ و ۲۰ جلد میں علیؓ بن ابی طالب ، ۲۱، ۲۲ میں انس بن مالک ؓ ، ۲۲، ۲۵ جلد میں جابر بن عبد اللہ ، خبر ۲۲ میں عبد اللہ بن عمر و بن العاص ؓ ، جلد ۲۷ میں عبد اللہ بن عمر اللہ بن عبد اللہ بن عبد اللہ بن عمر اللہ بن عبد اللہ بن عمر اللہ بن عبد بن عبد اللہ ب
  - h صحابہ کرام کے مختصر ومطول تراجم ذکر کیے گئے ہیں۔
- i بعض راوبوں سے کوئی روایت مروی نہیں، لیکن اساء کی ترتیب میں اُنہیں بھی ذکر کر دیا گیا ہے، مثلاً ابراہیم بن عبدالر حمٰن بن عوف، ابراہیم بن ابی موسیٰ اشعر ی اور ابراہیم نجار وغیرہ ان کی اس کتاب میں کوئی روایت نہیں ہے۔
- i اسی طرح ابراہیم بن محد سے کوئی روایت تو منقول نہیں، لیکن تر تیب اساء میں ان کے نام کے تحت ان کے فضائل و مناقب جمع کر دیئے گئے ہیں۔
  - 🖈 شدید ضعیف روایات پر جرح کرتے اور ضعیف راوی کاضعیف بیان کر دیتے ہیں۔

#### فوائدو محاسن

a فغیرہ اَحادیث کے اعتبار سے یہ کتاب اَحادیث کانہایت بڑا ذخیرہ ہے جس میں نادر ونایاب

اَ صادیث درج ہیں اور احادیث کی کثیر تعداد پر مشتمل احادیث کا گرال مایہ گنجینہ ہے۔

- کا کتاب مذکورہ میں الی نادر ونایاب کتب کی احادیث ہیں کہ محقق کا ان کتب تک رسائی حاصل کرنانہایت مشکل بلکہ بعض کتب پر تواطلاع پانا بھی ناممکن ہے۔
- احادیث کی ترتیب کاطریقہ انہائی سہل ہے کہ تخریج و شخیق کا ذوق رکھنے والوں کے لیے
   احادیث کی تخریج نہایت سہل ہے۔
  - d اسناد کی بحث اورر اویوں کے احوال کے بیان کے اعتبار سے بیہ کتاب نہایت مفید ہے۔

#### نقائص ومؤاخذات

- a مؤلف نے کتاب کے مقدمہ میں تحریر کیاہے کہ وہ ہر حدیث پر اس کے موافق صحت وضعف کا التزام کریں گے ، لیکن وہ اس شرط کا التزام نہ کرسکے ، کیونکہ کئی روایات ہیں جن کی تحقیق کا سرے ہی سے اہتمام نہیں۔
- ا احادیث کی ترتیب نہایت مشکل ہے کہ عام آدمی کا اس کتاب سے احادیث تلاش کرنا بہت مشکل ہے کیونکہ جسے حدیث کے مشکل ہے کیونکہ جسے حدیث کے مشرادف ہے۔ پنچناجوئے شیر لانے کے مترادف ہے۔
- ک اگر کسی معین موضوع کی احادیث مطلوب ہوں تو انہیں تلاش کرنا تقریباً ناممکن ہے کیونکہ اس لیے یوری کتاب کھنگالنالازم ہے جو انسانی بساط سے بالاتر ہے۔
  - d مکرراحادیث بے شار ہیں۔

مذکورہ بالا تینوں کتب کا تعلق مکرر احادیث کو یکجا کرنااور ان میں تکر ارکا خاتمہ کرناہے، حییبا کہ بعد میں آنے والی چار کتب میں سے فرق بعد میں آنے والی چار کتب میں سے فرق ہے کہ ان میں چند مخصوص کتابوں کی حد تک سے کام کیا گیاہے، جبکہ بعد میں آنے والی کتب میں اس مقصد کو تمام امکانی ذخیر ہ حدیث تک توسیع دے دی گئی ہے۔

### D الجامع الصفير و زيادته كاتجريه (مخفر قول اعاديث)

مولف: حافظ جلال الدين ابوالفضل بن ابي بكر بن محمد بن سابق سيوطى (م ٩١١هـ) مجلدات: ۳ تعداد احادیث: ۳۲۲۲۴ ا

علامہ سیوطی کی حدیث پر گرال قدر تصنیف ہے، جسے علماے کرام نے شرفِ قبول بخشا اور پیر اپنی افادیت کے پیش نظر عوام وخواص میں معروف ومشہور ہے پھر اپنے وسیعے ذخیر ہ حدیث کی وجہ

عُكِّتُ.

سے اس کے چرچے اہل علم میں زبان زدِ عام ہیں اور تمام علماو فضلا اس کی حسن ترتیب و جمع اَحادیثِ کثیرہ کا کھلا اعتراف کرتے ہیں، جس وجہ سے یہ کتاب متونِ احادیث میں سے ایک جامع کتاب کی حیثیت اختیار کر چکی ہے۔

کسی بڑے مجموعہ میں تمام احادیث کو جمع کرنے کی یہ کوشش اس لحاظ سے انتہائی اہمیت کی حامل ہے کہ اس میں حدیثِ رسول مُلَّاتِيَّا کے بے شار مصادر سے استفادہ کیا گیاہے، تاہم اس لحاظ سے بیہ استفادہ اور جمع محدود بھی ہے کہ اس میں صرف ان احادیث کو لایا گیاہے جو مختصر اور جامع قولی روایات ہیں، تفصیلی احادیث اور لمبے واقعات سے اجتناب کیا گیاہے۔

## كتاب كى ترتيب وانتخاب كاطريقه

جلال الدین عبدالرحمٰن بن آبو بحر سیوطی نے نبی مَنَاتِیْمُ کی تمام قولی اور فعلی احادیث میں سے مخصر اور جامع روایات کو ایک کتاب میں جع کرنے کا ارادہ کیا، جے اُنہوں نے الجامع الکبیر المسمّٰی جمع الجوامع سے موسوم کیا اور پھر اسی کتاب کی دو قسمیں بنائیں۔ القسم الأوّل قولی احادیث پر مشتمل ہے اور اُنہیں حروفِ بجائی کی ترتیب پر مرتب کیا۔ القسم الثانی احادیث فعلیہ پر مشتمل ہے اور اسے مسانیو صحابہ کی طرز پر مرتب کیا گیاہے، لیکن به کتاب ابھی زیر بحمیل تعلیہ پر مشتمل ہے اور اسے مسانیو صحابہ کی طرز پر مرتب کیا گیاہے، لیکن به کتاب ابھی زیر بحمیل تعلیہ پر مشتمل ہے اور اسے مانیو صحابہ کی طرز پر مرتب کیا گیاہے، لیکن المجامع الصغیر من لیحیٰ قولی احادیث کو حروفِ بجی کے اعتبار سے مرتب کیا، اور اس کانام الجامع الصغیر من حدیث البشیر النذیر ﷺ رکھا، جس کی احادیث کی تعداد تقریباً ۱۹۰۳ اسی کی کر تیب ورموز کے ذیل کھی جس کا اسخاب الجامع الکبیر اور دیگر احادیث کی کتب سے کیا گیا اوراسے زیادہ ذیل کھی جس کا اسخاب الجامع الکبیر اور دیگر احادیث کی کتب سے کیا گیا اوراسے زیادہ الجامع سے موسوم کیا، اس ذیل کی ترتیب اور رموز بھی الجامع الصغیر کی ترتیب ورموز کے موافق تھی جس میں احادیث کی تعداد تقریباً میں جنہیں علامہ یوسف نبہانی نے بچا کر دیا۔ یوں یہ کتاب الجامع الصغیر و زیادتہ کے نام سے معروف ہوئی۔

اس کتاب میں احادیث کی ترتیب حروفِ ججائی کے لحاظ سے ہے، البتہ حرف کاف سے شروع ہونے والی احادیث کو الگ باب میں ہونے والی احادیث ذکر کرنے کے بعد لفظ کان 'سے شروع ہونے والی احادیث کے فاتمے کے بعد بباب المناهی کے نام فرکر کیا ہے۔ حرفِ 'نون 'سے شروع ہونے والی احادیث کے خاتمے کے بعد بباب المناهی کے نام سے وہ روایات نقل کی گئی ہیں جن کا آغاز لفظ 'نہی 'سے ہو تا ہے، تاہم حرفِ ُلام 'کے تحت آنے والی روایات میں ان روایات کا ذکر نہیں جن کا آغاز کلمہ 'لا' سے ہوا ہے بلکہ اُنہیں ایک الگ باب

میں حرف 'واؤ' کے اختتام پر حرف 'اللام الف' کے تحت درج کیاہے۔

### أحاديث كي تخرت كمين استعال كرده رموز

اَحادیث کی تخریج میں اکثر رموز استعال کئے گئے ہیں جو مصنفِ کتاب کی ذاتی اختراع ہے۔ رموز کاطریقۂ کار درج ذیل ہے:

پر کھ کتب کے رموز کے بجائے اُن کتب کے پورے نام ذکر کئے گئے ہیں مثلاً: تاریخ ابن عساکر، الزهد للهناد، مسند الطیالسی، المختارة للضیاء المقدسی، الفوائد للسمویة، طبقات ابن سعد، الألقاب للشیرازی، کتاب الصلاة لمحمد بن نصر، مسند بزار، ابن خزیمة، مکارم الأخلاق للخرائطی، قضاء الحوائج لابن أبی الدنیا، مؤطا مالك، الکنی للدولابی، طحاوی.

کتب کی اس طویل فہرست سے جامع الصغیر وزیادتہ کی وسعت کاعلم ہوتاہے جس میں صرف

ان کتب کی قولی احادیث کو جمع کیا گیاہے۔ نیز تخریخ حدیث کے بعد صحابی کانام بیان کر دیا گیاہے۔

### أحاديث كي شحقيق كاطريقه

- a پیش نظر کتاب میں آحادیث کی تحقیق اور احادیث پر صحت و ضعف کا تکم لگانے کا انداز محد ثین کے اُصول سے بالکل مختلف اور مصنف کی ذاتی ایجاد ہے۔ چنانچہ مصنف درج ذیل کتب: بخاری، مسلم، ابن حبان، مشدرک حاکم، المختار ةاز ضیاء مقدسی، موطا مالک، ابن خزیمہ، مشخرج ابی عوانہ، ابن السکن، المنتقیٰ از ابن جارود اور مشخر جات کی اعادیث کو صحیح قرار دیتے ہیں۔ اور سنن ابو داود کی وہ روایات جن پر امام ابوداود نے سکوت اختیار کیا ہے، کو حسن تسلیم کرتے ہیں۔
- کرندی، ابن ماجه، ابوداود، مندطیالی، منداحد، زوائد عبدالله بن احمد، مصنف عبدالرزاق، سنن سعید بن منصور، مصنف ابن ابی شیبه، مندابی بعلی، طبر انی کبیر، اوسط، دار قطنی، حلیة الاولیاء از ابو نعیم، سنن بیهقی اور شعب الایمان از بیهقی میں صحیح، حسن، ضعیف روایات بیں جن کے حکم کی غالباً وضاحت کردی گئی ہے۔
- البتہ مصنف کے ہاں منداحمد کی تمام روایات مقبول ہیں اور اس کی ضعیف روایات کو بھی حسن
   کے قریب کا درجہ دیا گیا ہے۔
- ط الضعفاء از عقیلی، کامل ابن عدی، تاریخ بغداد، تاریخ ابن عساکر، حکیم ترمذی، ابن نجار اور مندالفر دوس از دیلی کی روایات مصنف کے ہاں ضعیف ونا قابل اعتبار ہیں۔للہذ اان کی طرف ضعف کی نسبت کو درخورِ اعتنانہیں سمجھا گیا۔

احادیث پریہ تھم امام سیوطی کی ذاتی اختراع ہے، جسے اُصولِ حدیث کے موافق نہ ہونے کی وجہ سے محد ثین نے قبول نہیں کیا، بلکہ علامہ عبد الرؤوف المناوی نے 'الجامع الصغیر وزیادتہ' کی شرح فتح القدیر میں راویوں پر بحث کی ہے اور ضعیف و نا قابل اعتبار روایات کی اُصولِ حدیث کی روشنی میں وضاحت کی ہے۔ احادیث کی صحت وضعف پر مزید کام کی ضرورت کی بنا پر محقق العصر علامہ محمد ناصر الدین البانی نے اسی کتاب کی تحقیق کی ہے اوراُنہیں تین ضخیم جلدوں میں مرتب کیا ہے۔ دوجلدیں صحاح و حیان احادیث پر مشتمل ہیں اور ایک جلد ضعیف وموضوع روایات پر مشتمل ہے۔ نیز علامہ البانی نے احادیث کی تخریخ میں مزید اضافہ بھی کیا ہے۔

### كتاب ہذاكى احادیث كى تعداد

اس کتاب میں شامل کل احادیث کی تعداد ۱۳۶۲۲ ہے، جن میں سے صحیح و حسن روایات ۱۹۳۳ اور ضعیف وموضوع روایات ۲۴۴۲ ہیں۔

## E جمع الجوامع يا الجامع الكبير

تعدادِ احادیث: ۲۲۲۴

جمع الجوامع یا الجامع الکبیر بھی امام جلال الدین عبد الرحمٰن بن ابی بکر سیوطی کی مایہ ناز تالیف ہے جس میں انہوں نے نبی مَلَّ اللَّیْمُ کی قولی و فعلی اَحادیث کو بالاستیعاب جمع کرنے کی انتقا کو حشش کی ہے۔ ان کی یہ کتاب جمیع احادیث کا ایک عظیم شاہ کارہے جس میں تشدُگانِ علم کی سر ابی کا کافی سامان ہے اور ذخیرہ احادیث کا ایک بہت بڑا مجموعہ ہے۔ اس کتاب کی تصنیف علامہ سیوطی کی احادیث نبویہ سے قلبی لگاؤاور خدمت حدیث کے بے پناہ جذبہ کی واضح دلیل ہے۔

# أحاديث كاطريقة انتخاب

موَلف کتاب نے احاد یث نبویہ کو دو حصوں میں تقسیم کیاہے:

حصه اوّل: قولی احادیث حصه دوم: فعلی احادیث

- (۱) **قولی احادیث:** بیه حصه فقط قولی احادیث پر مشتمل ہے.
- (۲) فعلی احادیث: بیه حصه محض فعلی احادیث پر مشتمل ہے اور فعلی احادیث کی تقسیم کی چار صور تیں بنتی ہیں:
- a محض فعلی احادیث مثلاً صحابی نبی کریم مَثَالِیَّهِم کا یاراوی کسی صحابی کا فعل نقل کرے۔ جیسے صفوان نے عمر سے بوچھا: کیف صنع رسول الله ﷺ حین دخل الکعبة فقال: صلی رکعتین؟

"رسول الله مَنَّ اللَّيْرَا جب كعبه ميں داخل ہوئے تو آپ نے كيا عمل كيا۔ عمر انے كہا: آپ نے كعبه ميں داخل ہوكر دور كعت نماز اداكى۔"

- b احادیث جو آپ کے قول و فعل پر مشتمل ہیں۔
- فعلی احادیث کی تیسری قشم ان احادیث کو شامل ہے۔ جس کے پس منظر میں کوئی سبب یا علت
  پنہاں ہے۔ اس کی مثال میہ حدیث ہے:

قدم على النبي على سبي فإذا امرأة من السبى تسعى، إذا وجدت صبيا في السبى أخذته فألصقته ببطنها ورضعته فقال لنا النبي أترون هذه طارحة ولدها في النار؟ قلنا: لا، وهي تقدر على أن لا تطرحه، قال: الله ارحمه بعباده من لهذه بولدها. ففعل المرأة هو سبب الحديث.

" بی سکا الیک عورت (بچ کم ہونے کی صورت میں ایک عورت (بچ کم ہونے کی صورت میں اس کی تلاش میں) بھا گئے گئی ہور جب اس نے قید یوں میں بچ تلاش کیا تو اسے بکڑ کر اپنے سینے سے چپالیا اوراسے دودھ پلانے لگی۔ اس پر نبی سکا الیکی اس نبر نبی سکا الیکی اس استاد کیا: کیا خیال ہے یہ اپنے نبچ کو آگ میں ڈالے گی؟ ہم نے عرض کیا: نبیس، بشر طیکہ یہ اسے آگ میں نہ چینکنے پر قادر ہو۔ آپ نے فرمایا: اللہ تعالی اس عورت کے اپنے بچ پر مہر بان ہونے کی نسبت اپنے بندوں پر زیادہ مہر بان ہے۔ چنانچہ ندکورہ عورت کا فعل آپ کی قولی حدیث کا سبب بناہے۔

d وہ احادیث جو مراجعت واستشہاد کے طور پر مروی ہیں۔

# قولى وفعلى أحاديث كاطريقه ترتيب

مؤلفِ کتاب نے تمام قولی احادیث کو حروفِ تبجی کے حساب سے جمع کیا اور قولی احادیث کو مند صحابی کی طرز پر ترتیب دیاہے اور صحابی سے مروی مرفوع وموقوف روایت کوہر صحابی کی الگ مرویات میں جمع کیاہے جس کی ترتیب حسب ذیل ہے:

اولاً: عشره مبشره صحابه گومقدم رکھاہے اور ان کی مرویات اس ترتیب سے بیان کی ہیں:
(۱) ابو بکر صدیق (۲) عمر بن خطاب (۳) عثان بن عفان (۴) علی بن ابی طالب (۵) سعد بن ابی
و قاص (۲) سعید بن زید (۷) طلحه بن عبیدالله (۸) زبیر بن عوام (۹) عبدالرحمن بن عوف (۱۰)
ابوعبیده بن جراح

ثانیاً: عشرہ مبشرہ کے بعد باتی صحابہ کے نام مجم کی ترتیب سے مرتب ہیں، پھر کنیت کے اعتبار سے، اس کے بعد مبہم رواۃ، پھر عور توں کے اسماسی ترتیب سے ہیں۔ پھر مرسل احادیث کا بیان ہے جوان کے راویوں کے ناموں اور کنیستوں کی ترتیب سے مرتب ہیں۔

#### ر موز كااستعال

پھر کچھ کتب کے رموز مستعمل نہیں بلکہ اصل نام ذکر کر دیئے گئے۔

# أحاديث كي تقيح وتضعيف كاعجيب أسلوب

امام سیوطی نے زیر تذکرہ کتاب میں فقط نبی مَثَالِیْکِا کی قولی اور فعلی احادیث ہی نقل نہیں کیں بلکہ احادیث ہی نقل نہیں کیں بلکہ احادیث کے صحت وضعیف کے حکم کااہتمام بھی کیا ہے۔ لیکن ان کی تضیح وتضعیف کااندازیہاں بھی محد ثانہ اُصولوں سے جداگانہ اور ان کی ذاتی اختراع کا شاخسانہ ہے۔ انہوں نے جمع الجوامع میں مذکور کتابوں کو صحت وضعف کے لحاظ سے تین حصوں میں تقسیم کیا ہے:

فتهم ا**وّل م**یں درج ذیل کتابوں کی احادیث صحیح ہیں اور جمع الجوامع میں ان کتب کی روایات کو صحت پر محمول کیا گیاہے:

(۱) صحیح بخاری (۲) صحیح مسلم (۳) متدرک حاکم (البته بعض مقامات پر حاکم کے تساہل کے مواخذت کی وضاحت بھی کر دی گئی ہے۔ (۴) المختارۃ للضیاء المقدس (۵) صحیح ابن حبان (۲) صحیح ابن خزیمہ (۷) موطا امام مالک (۸) مسخرج ابوعوانہ (۹) الصحاح لابن السکن (۱۰) المنتقی لابن جارود (۱۱) المستخرجات

قسم ثانی میں وہ کتب شامل ہیں جو صحیح، حسن اور ضعیف روایات پر مشتمل ہیں اور ضعیف حدیث کاسبب ضعف غالبًا بیان کر دیا جا تاہے اور ریہ کتب درج ذیل ہیں:

ب بن الى داؤد (٢) جامع ترندى (٣) سنن نسائى (٣) سنن ابن ماجه (۵) مند الى داؤد الطيالسي (١) سنن الى داؤد (٢) جامع ترندى (٣) سنن نسائى (٣) سنن ابن ماجه (۵) مصنف ابن الى شيبه (٩) سنن (٢) مند احمد بن حنبل و زوائد مند (٤) مصنف عبد الرزاق (٨) مصنف ابن الى شيبه (٩) سنن سعيد بن منصور (١٠) مند الى يعلى (١١) طبر انى كى تينول معاجم: مجمم اوسط، مجمم اوسط، مجمم صغير (١٢) امام دار قطنى كى تاليفاتِ سنن دار قطنى و ديگر كتب (١٣) علية الأولياء لأبى نعيم (١٣) سنن بيهتى (١٥) شعب الإيمان للبيهتى

مند احمد کی احادیث کے متعلق بھی امام سیوطی کا موقف ائمہ حدیث سے جداگانہ ہے، منداحمد کی روایات کے متعلق اپنانقطہ نظر ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں:

كل ما في مسند أحمد فهو مقبول، فإن الضعيف الذي فيه يقرب من الحسن

"منداحمد کی ہر حدیث مقبول، قابل احتجاج ہے اور اس کتاب کی ضعیف روایت بھی حسن حدیث کے تھم کے قریب ہے۔"

قسم ثالث : امام سیوطی نے صحت و ضعف کے اعتبار سے تیسری قسم میں وہ کتب شامل کی ہیں، ان کے نزدیک جن میں تمام روایات ضعیف ہیں، وہ کتب مندر جہ ذیل ہیں:

(۱)الضعفاء للعقیلی (۲)الکامل فی الضعفاء الرجال لا بن عدی (۳) تاریخ بغداد (۴) تاریخ دمشق لا بن عساکر (۵) نوادر الأصول للحکیم التر مذی (۲) تاریخ نیسابور للحاکم (۷) تاریخ ابن الجارود (۸) مند الفر دوس للدیلمی

چنانچہ مؤلف ان کتب احادیث کی طرف احادیث کی نسبت کر دینے کے بعد اسباب ضعف بیان کرنے سے خود کو بری الذمہ سمجھتے ہیں ، یعنی مؤلف کے نزدیک ان کتابوں کا حوالہ ہی حدیث کے ضعف کی طرف اشارہ سمجھاجائے۔

# مصادركتب

چونکہ امام سیوطی کا ارادہ تمام قولی و فعلی احادیث کو یکجا کرنا تھا، اس لیے انہوں نے بالاستیعاب تقریباً کئی متونِ احادیث کو کھنگالا اور ان سے قولی و فعلی احادیث منتخب کرنے کی حتیٰ الامکان پوری کوشش کی۔ اس مقصد کے لیے انہوں نے دسیوں کتب احادیث کا مطالعہ کیا جن کی تعداد سو کتب کے لگ بھگ بنتی ہے۔

ِ الْكِلْتُ

علامہ متقی ہندی نے کنزالعمال کے شروع میں جمع الجوامع کی تیاری میں امام سیوطی کے زیر مطالعہ تقریباً ۱۸ کتب کا ذکر کیا ہے لیکن فی الواقع کتاب کا جائزہ لینے سے معلوم ہوتا ہے کہ جمع الجوامع کے لیے احادیث کے انتخاب میں محولہ کتب کی تعداد ۱۸سے زائد اور سوکتب کے لگ بھگ ہے۔ اتنی کتابوں سے احادیث کا انتخاب اور شخقیق و تدقیق علامہ سیوطی کے کثرتِ مطالعہ ، عمدہ ذوق ، حدیث رسول سے خاص قلمی لگاؤ اور اثناعت ِحدیث کے بے تحاشا جذبہ کا بین ثبوت ہے۔ ذوق ، حدیث رسول سے خاص قلمی لگاؤ اور اثناعت ِحدیث کے بے تحاشا جذبہ کا بین ثبوت ہے۔ اللہ تعالی ان کے اس خدمت ِحدیث کے عمل کو قبول کرے اور اُنہیں کروٹ کروٹ جنت نصیب

### أحاديث كى تعداد

امام سیوطی کا نقطہ نگاہ تمام احادیثِ نبویہ کو جمع کرناتھا، لیکن تمام کوشش اور بساط بھر محنت کے باوجود وہ اس مقصد میں کامیاب نہ ہوسکے اور اُنہوں نے جمع الجو امع میں جو احادیث جمع کی ہیں ان احادیث کی کل تعداد ۲۹۲۲۳ ہے۔ پھر ان کے بعد عبدالرؤف مناوی شافعی نے احادیثِ نبویہ کو جمع کرنے کا عزم کیا اور اُنہوں نے الجامع الأزهر من حدیث النبی الأنور میں جمع الجوامع میں مذکور نہیں تھیں۔ الجوامع سے بہت زیادہ روایات کا اضافہ کیا جو احادیث جمع الجوامع میں مذکور نہیں تھیں۔

# نقائص وعيوب

الجامع الكبير احاديث نبويه كاوسيع ترين ذخيره ہے جس ميں كسى بھى متعلقہ مسئلہ كى اطلاع پانا ، كسى بھى موضوع كے متعلق مواد حاصل كرنااور معروف وغير معروف روايات كى تلاش كرنا ممكن ہے، ليكن اس اہميت وافاديت كے باوجود اس كتاب ميں كچھ عيوب و نقائص ہيں جس كى وجہ سے كتاب ہذا سے استفادہ كرناكا فى مشكل اور ماہر محقق اور پخته كار عالم كے سوااس كى احاديث كاسراغ لگانا آسان نہيں۔ ذيل ميں اس كتاب كى كچھ خاميوں كى طرف توجہ مبذول كرائى جاتى ہے:

- a قولی احادیث کی ترتیب ہجائی ہے جس وجہ سے قولی حدیث کو تلاش کرنانہایت پیچیدہ مرحلہ ہے کہ جب تک قاری کو تمام حدیث یا حدیث کے ابتدائی کلمات یاد نہ ہوں گے ، حدیث کی تلاش انتہائی مشکل ہے۔
- فعلی احادیث کی ترتیب مند و معجم کی ترتیب پر ہے لہذا جب تک راوی حدیث کا نام ذہن نشین نہ ہوگا، حدیث کی تلاش محال ہوگی اور انتہائی مغزماری اور سر کھپائی کے بعد بھی آپ کورے کے کورے اور مطلوبہ نتائج سے ہیر ہر ہیں گے۔

يُنْكُلُكُ لِثُ

ا حادیث کی ترتیب غیر فقہی ہونے کی وجہ سے ایک موضوع کی احادیث تلاش کرنا مشکل ترین کام ہے اوراس کے لیے آپ کو تمام کتاب کھنگالناپڑے گی جوانسانی ہمت سے بالاہے۔

ا احادیث کی تحقیق اور ان پر تھم انتہائی غیر معیاری اور اُصول محد ثین سے مختلف ہے لہذا این احادیث کی تحقیق اور ان پر تھم انتہائی غیر معیاری اور اُصول محد ثین سے مختلف ہے لہذا این احادیث کی عدم شخقیق کی وجہ سے اُنہیں ضبط تحریر و تقریر میں لانا باعث اضطراب ہے۔

ان احادیث کی عدم شخقیق کی وجہ سے اُنہیں ضبط تحریر و تقریر میں لانا باعث اور موضوع روایات کیونکہ یہ کتاب رطب و یابس احادیث کا مجموعہ ہے جس میں صحیح، ضعیف اور موضوع روایات کی بحر مارہ ہے لہذا جب تک کوئی معروف محقق، اساءور جال اور علل حدیث کا ماہر اس کتاب کی شخصیق نہ کرلے اور احادیث کا تھم نہ لگائے، اس وقت تک عام آدمی کے لیے اس کتاب سے استفادہ کرنا نا ممکن ہے۔ تب تک اس کتاب کی احادیث کو بے دھڑک اور بلا تحقیق بیان کرنا درست نہیں۔

### كنز العمّال في سنن الأقوال والأفعال

مصنف:علامه على بن حسام الدين عبد الملك بن قاضى خان متقى مبندى (م 940هـ) مجلدات:۱۸ تعداد إحاديث: ۲۲۲۲۴

یہ تالیف محدثِ شہیر علامہ علی بن حسام الدین عبد الملک بن قاضی خان متقی ہندی کا عظیم شاہ کار اور ان کی شانہ روز محنت کا ثمرہ ہے کہ اُنہوں نے اپنی علمی ، فنی اور تحقیقاتی صلاحیتوں کو کھیا کر ذخیرہ حدیث میں ایک گراں قدر اضافہ کیا جو تشکانِ علم اور اصحابِ تحقیق کے لیے بیش قیمت سرمایہ ہے۔ یہ کتاب دراصل امام سیوطی کی تین کتب الجامع الکبیر ، الجامع الصغیر اور زیادۃ الجامع کا مجموعہ ہے جے مؤلف نے فقہی ترتیب پر بغیر کسی کی بیشی کے مرتب کیا ہے:

### كنز العمال كى تاليف كالس منظر

مؤلف اور دیگر علما کے نزدیک امام سیوطی کی کتاب الجامع الکبیر احادیث کا بہت بڑا مجموعہ تھا، جس میں ہزاروں احادیث اور بے شار آثار تھے لیکن اس کی ترتیب میں درج ذیل عیوب تھے جن کامؤلف نے تدارک کیااور اسے مفاد عام کے لیے فقہی ترتیب پر مرتب کیا:

a الجامع الكبير: احادیث كاعظیم ذخیره فی الیكن احادیث كی تلاش انتهائی جال گسل تھی، كيونكه اگر کسی مدیث كسی حدیث كامفهوم ذبن میں ہے تواس تلاش كرنا تقریباً ناممكن تھا۔ كيونكه اگروہ قولی حدیث ہے تواس كے ابتدائی كلمات یاد ہوناضر وری ہیں اور اگر فعلی حدیث ہے تواس كے صحابی اور

راوی حدیث کے نام سے مطلع ہونالازم ہے۔ ان دوصور توں سے عدم واقفیت کی صورت میں اس کتاب کی کسی بھی حدیث کو تلاش کرناانتہائی د شوار اور ناممکن ہے۔

ا الجامع الكبير ميں سے كسى بھى فقهى موضوع مثلاً نماز، زكاة اور بيع وغير ہ كے متعلقہ تمام روايات كا احاطه كرنااوراطلاع پاناناممكن ہے، البتہ بورى كتاب كو كھنگا لنے سے بيد مقصود حاصل ہو سكتا ہے جو تقریباً ناممكن اور نہايت مشكل كام ہے۔

اَحادیث کو کتب ، ابواب، فصول اور تراجم کے تحت ذکر کرنا حدیث کی شرح اور اس سے استدلال کے متر ادف ہے جب کہ الجامع الکبیران تمام چیزوں سے بالکل عاری ہے۔

یہ اسباب و محرکات تھے، جن سے متاثر ہو کر اور الجامع الکبیر کو مفید ترین بنانے کے لیے مؤلف نے کنزالعمال کو ترتیب دیااور کنزالعمال کی تیاری کے لیے مؤلف نے پانچ مراحل طے کیے:

پہلا مرحلہ: علامہ متقی نے اولاً امام سیوطی کی کتاب الجامع الصغیر و زیادتہ (قولی احادیث) کو جمع کیا، اسے فقہی ابواب پر مرتب کیا اوراس کا نام منہج العبّال فی سنن الأقو ال رکھا۔

دوسرامر حلہ: دوسرے مرحلے میں الجامع الكبيركي الجامع الصغيرك علاوہ بقيہ احاديث كوفقهي

ابواب پرترتیب دیا گیاہے اور اس کتاب کو الآکہال لمنهج العمال سے موسوم کیا گیاہے۔ تیسرا مرحلہ: اس مرحلہ میں مؤلف موصوف نے گذشتہ دونوں کتابوں منهج العمّال اور

الإكمال لمنهج العمال كو جمع كياہے، البتہ ان دونوں كتب كى أحاديث ميں بايں صورت امتياز كيا ہے كہ وہ عنوان باندھنے كے بعد اس كے تحت اولاً دمنج الأعمال 'اس عنوان كے متعلق احاديث ذكر كرتے ہيں بور انہوں اس كتاب كو غاية العمّال في سنن كرتے ہيں اور انہوں اس كتاب كو غاية العمّال في سنن

الأقوال كانام دياہے۔

**چوتھا مرحلہ:** اس مرحلہ میں علامہ متقی ہندی نے الجامع الکبیر کی فعلی احادیث کو فقہی ابواب پر مرتب کیا اوراس کانام مستدرك الأقوال بسنن الأفعال ركھا۔

پانچوال مرحلہ: اس مرحلہ میں مؤلف نے غایة العبّال فی سنن الأقوال اور مستدرك الأقوال بسنن الأفعال كوايك كتاب ميں فقهی ترتیب پر جمع كیا ہے۔ پھر ہر كتاب ميں پہلے اس موضوع كى متعلق غایة العبّال (قولی احادیث) سے احادیث نقل كرتے ہیں پھر اس موضوع كى مستدرك الأقوال (فعلی احادیث) سے احادیث ذكر كرتے ہیں۔

مثلاً كتاب الايمان من غاية العمّال (يعنى قولى احاديث) نقل كرتے ہيں پر ان ك اختام پر كتاب الايمان من المستدرك الأقوال (فعلى احاديث) بيان كرتے ہيں اور اس كتاب

كوكنز العيّال في سنن الأقوال والأفعال موسوم كيا كيام-

المختصر كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، أمام سيوطى كى تين كتب الجامع الصغير، الجامع الصغير، ذيادة الجامع كالمجموعة ہے جسے فقهى ترتيب پر اس انداز سے مرتب كيا كياہے كہ اولاً فعلى احاديث اور اس كے بعد قولى احاديث نقل كى كئى ہيں اور يہ طريقه ہر كتاب ميں اختيار كيا كياہے۔

#### طريقهٔ ترتيب

علامہ متی ہندی نے زیر نظر کتاب کنز العمال کو فقہی ترتیب پر مرتب کیا ہے اور کتاب ہذا کی تقسیم کتب ،ابواب اور فروع کے لحاظ سے کی ہے۔ پھر کتب الف بائی ترتیب پر مرتب ہے اور ہر حرف کے تحت متعدد کتب الاعمل گئی ہیں۔کتب، ابواب اور فروع کی تقسیم کاطریقہ کار جامع الاصول کے طریقہ کے مطابق ہے۔

ہر کتاب وباب کے تحت اولاً تولی احادیث پھر فعلی احادیث نقل کی گئی ہیں۔ یوں یہ کتاب فقہی ترتیب پر مرتب ہونے کی وجہ سے نہایت مفید ہے اور تحقیق و تخر تن کے ابستہ اصحابِ علم کے لیے گراں قدر تحفہ ہے اور کسی بھی موضوع کے متعلق احادیث تلاش کرناکا فی آسان و سہل ہو گیاہے۔

# رموزالكتاب

مؤلف نے کنزالعمال کی احادیث کی تخریج کیلئے الجامع الصغیر اور الجامع الکبیر کے رموز ہی استعال کیے ہیں۔البتہ احادیث کی تخریج کو سیحفے کے لیے دو نکات کی توضیح ضروری ہے:

منہج العبّال(قول احادیث) میں 'ق'کار مر متفق علیہ احادیث کے لیے استعال کیا گیاہے اور الإکمال(فعلی احادیث) میں 'ق کار مر سنن بیہقی کے لیے مستعمل ہے۔

بعض احادیث کی تخریج کے لیے 'ز' یا'بز' رمز استعال کیا گیا، لیکن امام سیوطی نے اس رمز کی وضاحت نہیں کی یا تو امام سیوطی خود اس رمز کی توضیح کر نامجلول گئے ہیں یاعدم توضیح کا سبب کا تبول کا سہوہے۔البتہ متقی ہندی نے کنزالعمال میں اس رمز کی وضاحت کی ہے کہ غالباً اس رمز سے مقصود ابو حامد یجیٰ بن بلال البزار ہیں۔

### تتحقيق احاديث

مؤلف کتاب نے احادیث کی تخریج اور تحقیق میں امام سیوطی کی تخریج و تحقیق پر تکیہ کیا ہے۔اپنے طورسے نہ تواحادیث کی تخریج کی ہے نہ تحقیق بلکہ تحقیق کے مسئلہ میں جو سقم الجامع الکبیر

ِ عُكِلِّتُ: عُكِلِّتُ:

میں موجود تھا اور احادیث کی تحقیق میں امام سیوطی نے ایک غیر معیاری اور اُصول محد ثین کے خلاف طریقہ اختیار کیا ہے اور تحقیق کے لحاظ سے جو خلاف طریقہ اختیار کیا ہے اور تحقیق کے لحاظ سے جو تشکی اور نقص الجامع الکبیر میں موجود تھا، وہی خامیاں اس کتاب میں بھی موجود ہیں۔ لہذا عام قار کین جب تک کنز العمال کی بخاری و مسلم کے سواد مگر احادیث کی تحقیق کے بارے کسی ماہر محقق سے بوچے نہ لیں، اس کی صحت پر اعتماد نہ کریں بلکہ اگر کنز العمال سے کسی حدیث کی تحقیق و تدقیق اور کی صحت وضعف کی آگاہی حاصل کرنے کے بعد یہ اقدام کریں کیونکہ حدیث کی تحقیق و تدقیق اور صحت وضعف کی شافت کے بغیر احادیث و تبی منگا النظام کی طرف نسبت کے بارے احادیث و تعجمہ میں صحت و عید وارد ہوئی ہے۔

### الجامع الأزهر من حديث النبي الأنور

مصنف:عبدالرؤف بن تاج العارفين بن على الحدادى المناوى (م ١٣٠١هـ)

یہ کتاب امام حافظ عبدالرؤوف بن تاج الدین علی بن حدادی مناوی شافعی کی احادیث نبویہ پر ایک مایہ ناز کتاب ہے،جواحادیث نبویہ کابہت عظیم ذخیر واور غالباًسب سے بڑا مجموعہ ہے۔

#### سبب تاليف

کتاب ہذا کی تالیف کا سبب امام سیوطی کے اس دعویٰ کو غلط ثابت کرناتھا، جو اُنہوں نے کتاب الجامع الکبیر کے مقدمہ میں کیا تھایاان کے مقدمہ سے مترشح ہوتا تھا کہ اُنہوں نے اس کتاب 'الجامع الکبیر ' میں تمام احادیث نبویہ (قولی و فعلی) کا بالاستیعاب احاطہ کیا ہے اور یہ کتاب تمام احادیثِ نبویہ کو محیط ہے۔

امام سیوطی کا یہ دعویٰ حقیقت کے منافی ہونے کے ساتھ اہل علم و تحقیق کے لیے بھی نقصان دہ تھا، کیونکہ امام سیوطی کے اس پر زور دعویٰ کے سبب علما میں یہ بات راسخ ہو چکی تھی کہ جو حدیث الجامع الکبیر میں نہ ملے، وہ ذخیر ہ حدیث سے خارج اور بے اصل ہے۔ اس خطرہ کے پیش نظر حافظ مناوی نے الجامع الکبیر پر مزید احادیث جمع کر کے امام سیوطی کے دعویٰ کو غلط ثابت کیا۔ دوسرا انھوں نے ہر حدیث پر صحت و ضعف کے حکم کا التزام کرنے کا دعویٰ کیا۔ مؤلف اس کتاب کے سبب تالیف کوخود مقدمہ کتاب میں ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں:

ومن البواعث علىٰ تاليف هذا الكتاب أن الحافظ الكبير الجلال السيوطى ادعى أنه جمع في كتابه 'الجامع الكبير' الأحاديث النبوية، مع

أنه قد فاته الثلث فأكثر، ولهذا فيها وصلت إليه أيدينا بمصر، وما لم يصل الينا أكثر وفي الأقطار الخارجة عنها من ذلك أكثر فاغتر بهذه الدعوى كثير من الأكابر، فصار كل حديث يسأل عنها، أو يريد الكشف عليه يراجع الجامع الكبير، فاذا لم يجده فيه غلب على ظنّه أنه لا وجود له، فربّها أجاب بأنه لا أصل له فعظم بذلك الضرر، لكون النفس إلى الثقة بزعمه الاستيعاب وتوهم أن ما زاد على ذلك لا يوجد في كتاب، فأردت التنبيه على بعض ما فاته في هذا المجموع، فها كان في الجامع الكبير أكتبه بالمداد الأسود، ما كان من المزيد فبالمداد الأحمر،أو أجعل عليه مدة حمراء

"زیر نظر کتاب کی تالیف کے اسباب میں سے یہ سبب تھا کہ امام سیوطی نے دعویٰ کیا تھا کہ اُنہوں نے اپنی کتاب 'الجامع الکبیر' میں تمام احادیثِ نبویہ کو جمع کیا ہے حالا نکہ اس کتاب میں احادیث نبویہ کا تہائی یا اس سے اکثر حصہ چھوٹ گیا ہے۔ یہ تناسب ان کتب کے اعتبار سے ہے جو مصر میں ہمیں دستیاب ہیں۔ وہ کتب جو ہمیں میسر نہیں یا بیر ون دنیا میں ہے ،ان کے حساب سے تناسب زیادہ بٹتا ہے۔ پھر اس دعویٰ سے کئی اکابر علما مخالط میں ہے ،ان کے حساب سے تناسب زیادہ بٹتا ہے۔ پھر اس دعویٰ سے کئی اکابر علما مخالط کاشکار ہوئے اور بات یہاں تک جا بہتی کہ ہر وہ حدیث جس کی تلاش کا سوال کیا جاتا یا کسی حدیث کی تخریخ مطلوب ہوئی تو الجامع الکبیر کا مراجعہ کیا جاتا اور جب محقق کو مطلوب حدیث نہیں اور حدیث نہیں اور حدیث ملتی تو اس کے ذہن میں میں یہ بات رائخ ہوجاتی کہ اس حدیث کا وجود ہی نہیں اور بعض او قات محقق یہ جواب دیتا کہ ایس حدیث بے سرویا اور باطل ہے۔

اندریں حالت یہ نظریہ کہ کسی مستند عالم (سیوطی) کی اس بات پر اعتاد کہ اس نے تمام احادیث کا احاطہ کیاہے، اس سے اس وہم میں مبتلا ہونا کہ اس کتاب کے سوااحادیث کتب احادیث میں موجود نہیں، نہایت تباہ کن تھا۔ اس خطرے کے پیش نظر میں نے بعض ان احادیث میں موجود نہیں، نہایت ہو اس کتاب " الجامع الکبیر" میں موجود نہیں تھیں۔ چنانچہ جو احادیث الجامع الکبیر میں موجود ہیں اُنہیں میں سیاہ روشائی سے لکھتا ہوں اور جو احادیث الباس سے اضافی ہیں، انہیں میں سرخ روشائی سے لکھتا ہوں یا اس پر سرخ خط تھینج دیتا ہوں۔"

مؤلف کی اس تحریر سے عیاں ہوتا ہے کہ اُنہوں نے زیرتصرہ کتاب میں الجامع الكبير كی

احادیث اور اس کے علاوہ دیگر کتبِ احادیث سے روایات لی ہیں۔ البتہ کتاب کے مطالعہ سے معلوم ہو تا ہے کہ بعض او قات مؤلف بغیر کسی کمی بیشی کے الجامع الکبیر کی احادیث مکرر ذکر کر دیتے ہیں۔ بعض او قات کچھ اضافی کلمات کے ساتھ تکرار ذکر کر دیتے ہیں اور بھی کچھ نقص کے ساتھ مکرر روایات درج کر دیتے ہیں نیز اس کتاب میں مکرر روایات کثرت سے موجود ہیں اور اس کتاب کی بارے میں تھوڑی ہی غوروخوض کے بعد کتاب مین پر ہیہ حقیقت عیاں ہو جاتی ہے۔

حافظ مناوی نے مقدمۃ الکتاب میں یہ دعویٰ کیا تھا کہ وہ ہر حدیث کے بعد راویؑ حدیث کے ابعد راویؑ حدیث کے احوال اور حدیث کی صحت وضعف بیان کریں گے لیکن کتاب میں وہ اس دعویٰ پر پورانہیں اُترے۔ اکثر روایات میں تو یہ وصف موجود ہے، لیکن بعض روایات میں حکم حدیث کو یکسر نظر انداز کر دیا گیاہے جس وجہ سے کتاب میں تحقیق احادیث کا پہلوکا فی تشذہے۔

نیز اُنہوں نے کتاب کے مقدمہ میں وضاحت کی ہے کہ وہ اس کتاب میں تقریباً ایک ہزار اضافی روایات لائے ہیں، حالا نکہ کتاب میں اس سے کہیں زیادہ اضافی روایات ہیں۔

المختصرید انتہائی اہم او رنہایت موزوں کتاب ہے جو الجامع الکبیر سمیت کئی زائد احادیث پر مشتمل گراں ماید مجموعہ حدیث ہے نیزراویوں پر جرح وتعدیل کا حکم اور احادیث کی جانچ پڑتال کی گئے ہے جس سے اس کی اہمیت دوچند ہو گئی ہے۔

### ترتيب كتاب

مؤلف کتاب نے کتاب ہذامیں احادیث کی ترتیب ابجدی (حروفِ تبجی کے اعتبار سے) اختیار کی ہے، چنانچہ احادیث کو حروفِ تبجی کے اعتبار سے اختیار کی ہے، چنانچہ احادیث کو تلاش کر سکیں گے۔ پھر حروفِ تبجی کی ترتیب کے متعلق کچھ اُمور سے آگاہی ضروری ہے ودرج ذیل ہیں:

حروف تجی کے کسی حرف کے تحت درج احادیث کو نقل کرنے کے آخر میں اس حرف کے متعلقہ وہ احادیث درج کی گئی ہیں جن کا آغاز الف لام سے ہو تا ہے۔ اور اُنہیں الگ عنوان، المحلی بأل کے تحت ترتیب دیا گیا ہے۔ مثلاً حرف باسے شروع ہونے والی احادیث کے اختیام پر حرف باسے شروع ہونے والی وہ احادیث لائی گئی ہیں جن کے شروع میں الف لام ہے۔ لیکن تمام حروف کے آخر میں یہ المحلی بأل کا الترام نہیں بلکہ بہت سے حروف ایسے ہیں جن کے آخر میں یہ عنوان سرے ہی سے متروک ہے۔

b حرف قاف کے ضمن میں وہ احادیث لفظ قضبی سے شروع ہوتی ہیں۔ یہ حروف کی ترتیب کے

لحاظ سے اپنی ترتیب پر موجود نہیں بلکہ انہیں باب الأقضیة کے تحت علیحدہ ذکر کیا گیاہے او ران احادیث کو حرف قاف سے شروع ہونے والی احادیث اور حرف قاف کے ضمن میں وہ احادیث جن کے آغاز میں الف لام ہے، کے در میان میں درج کیا گیاہے۔

- ح حرف کاف کے ضمن میں وہ احادیث جو لفظ کان سے شروع ہوتی ہیں اور وہ شائل مصطفیٰ پر مشتمل ہیں انہیں حرف کاف کے تحت درج احادیث کے بالکل آخر میں ذکر کیا گیا ہے البتہ "کان" پر مشتمل وہ روایات جو شائل مصطفیٰ کے متعلق نہیں تھیں انہیں حرف کاف کی ترتیب کے تحت بیان کیا گیا ہے۔
- صن میں لائے نافیہ اور لائے ناصیہ کے تحت درج احادیث کو حرف لام کی ترتیب میں ذکر نہیں کیا گیا، بلکہ انہیں الگ عنوان 'اللام الألف' میں حروف واؤ کے بعد اور حرف یا سے قبل ذکر کیا گیاہے۔
- باب النون کے تحت وہ احادیث جن کے آغاز میں لفظ 'نہی' ہے۔ ترتیب حروف کے تحت درج نہیں بلکہ ان احادیث کو حرف نون کے آخر میں باب المناہی کے تحت الگ بیان کیا گیاہے۔

#### رموز كااستعال

مؤلف نے احادیث کی تخریج میں احادیث کی محوّلہ کتب کا نام بھر احت بیان کیاہے اور اس کے ساتھ احادیث کی صحت، ضعف اور راویوں پر کلام بھی مذکور ہے البتہ کچھ کتب کے رموز استعال کیے گئے جن کی تعداد گیارہ ہے اور وہ درج ذیل ہیں:

a طبرانی کبیر (طك) b طبرانی اوسط (طس) c طبرانی صغیر (طص) b طبرانی کبیر و اوسط (طکس) e طبرانی کبیر ،اوسط، صغیر (طکسص) اوسط (طکس) e طبرانی کبیر ،اوسط، صغیر (طکسص) و منداحمد (حم) j نوائد منداحمد (عم) i مند بزار (بز) j مندالی یعلی (ع) مندرک حاکم (ك)

نوٹ: یادرہے کہ آخری چاروں کتب کا مرکز و محور امام جلال الدین سیوطی کی الجامع ہیں، ان کی الجامع ہیں، ان کی الجامع کتب کو مرتب ہوئے ہیں۔ الجامع کتب کو مرتب ہوئے ہیں۔

ملت ِ اسلاميه حافظ صلاح الدين

# اُمتِ مسلمہ کے خزانے اور ظالم حکمر انوں کی عیّا ہشیاں

اُمتِ مِسلمہ میں آج ہر طرف بے چینی اور انتشار ہے، عرب مسلمان انقلاب کے لئے نکل کھڑے ہوئے ہیں۔ ہمارے حکمر انوں کے کیسے رویّوں سے مسلم عوام تنگ ہیں، اس کی ایک جھلک ذیل کے مضمون میں ملاحظہ فرمایئے۔ حم

آج اُمتِ مسلمہ نہ صرف اپنے رہ سے دوری اور دین سے محرومی کا شکار ہے بلکہ دنیا بھی اس کے ہاتھوں سے جاتی رہی ہے۔ آج مسلمانوں کی غالب اکثریت جو کروڑوں تک جا پہنچتی ہے، تنگ وترش زندگی گزارنے پر مجبور ہے۔ خستہ حالی ان کامقدر بنی ہوئی ہے اور ان کی معیشت تباہی کا شکار ہے۔ قریب ہے کہ ان کی حالت اس فرمانِ نبوی شکالی کے مواقع ہوجائے جے سیدنا ابوسعید خدر گیروایات کرتے ہیں کہ

«إن أشفى الأشقياء من اجتمع عليه فقر الدنيا و عذاب الأخرة» "بلا شبه بد بخت و بدنصيب ترين آدمى ہے وہ جس پر فقر دنيا اور عذابِ آخرت جمع موجائيں۔" [رواه ابن ماجه وصححه الحاکم، مجمع الزوائد ١٠/١٠]

آج مسلمانوں کی اکثریت اسی حالت کو جائینجی ہے، اِلا من رحم اللہ! آئندہ سطور میں ہم ان اہم وجوہات واسباب کا جائزہ لیں گے جن کے سبب مسلمان آج اپنی دنیا بھی کھوبیٹے ہیں۔

# ملت اسلاميه معدني وزميني وسائل سے مالامال ہے!

اُمت مسلمہ کے تمام علاقے طرح طرح کے قدرتی وسائل سے مالا مال ہیں جن میں سر فہرست پٹر ول ہے۔ ہر کوئی جانتا ہے کہ آج اگر دنیا میں بڑے پیانے پر پٹر ول کا ذخیرہ کہیں پایا جاتا ہے تو وہ خلیج عرب ہے۔ جدید تحقیقات کے مطابق زمین میں پٹر ول کا پہلا ڈیم بھی یہی ہے۔ اس کا علاوہ بحر قزوین سے قو قاز تک پھیلے ہوئے علاقے اور عراق وشام میں بھی پٹر ول وافر مقدار میں موجود ہے۔ وسطی ایشیا کے یہ ذخائر عالمی سطح پر نہایت اہمیت کے بھی پٹر ول وافر مقدار میں موجود ہے۔ وسطی ایشیا کے یہ ذخائر عالمی سطح پر نہایت اہمیت کے

عُكِلِّتُ

حامل ہیں۔ اسی طرح جنوبی سوڈان، افریقہ کی چوٹیوں اور مصرے الجزائر تک بھیلے ہوئے طویل علاقے میں بھی پٹر ول کے متعدد ذخائر پائے جاتے ہیں جن کی اہمیت بھی محتاج بیان نہیں۔ یہ تمام علاقے جدید دنیا میں دولت کے اساسی ذخائر ہیں اور یہی وہ ذخائر ہیں جو ہر میدان میں، چاہے سیاسی ہو، اقتصادی یا تزویر اتی قوت وطاقت کاسر چشمہ ہیں۔

پھر انہی کے ساتھ عالم اسلام کا وہ حصہ بھی واقع ہے جو مشرق میں افغانستان، پاکستان، مشرقی فلپائن سے لے کر بحراطلس کے کنارے تک اور مغرب کی سمت مغربی ساحلوں سے ملتا ہوا مور بطانیا اور مغرب سنیگال تک بھیلا ہوا ہے جبکہ شال میں یہی علاقہ وسطی ایشیا تو قاز، بلقان اور شالی افریقہ تک اور جنوب میں جنوبی ایشیا، انڈو نیشیا اور وسطی افریقہ تک کے وسیع بلقان اور شالی افریقہ تک اور جنوب میں جنوبی ایشیا، انڈو نیشیا اور وسطی افریقہ تک کے وسیع وعریض علاقے پر محیط ہے۔ ان تمام علاقوں پر ایک طائر انہ نگاہ ڈالیس تو معلوم ہو تا ہے کہ عالم اسلام مختلف قدرتی معد نیات کی عظیم دولت سے مالا مال ہے جو تزویر آتی اعتبار سے بے پناہ اہمیت کی حامل ہیں۔ ان ممالک میں سے اکثر نہ صرف اہم صنعتی معد نیات کا ذخیر ہ اپنے اندر سموئے ہوئے ہیں بلکہ ساتھ ہی ساتھ وہ سامانِ خور دونوش اور زرعی پیداوار میں بھی متمول ہیں۔

اس پر مستزادیه که به اسلامی ممالک اہم ترین بحری، برسی اور فضائی آمدور فت کے راستوں پر وسیع اختیارات رکھتے ہیں۔ جیران کن بات بہ ہے کہ دو چار اہم ترین مخضر بحری راستے؛ (۱) ہر مز (۲) بابِ مندب (۳) نهر سویز اور (۴) جبل طارق؛ جن پر عالمی معیشت کا کلی انحصارہے، اُمت مسلمہ ہی کے پاس ہیں۔ یہ چاروں مخضر بحری راستے ایس فضائی شکل بناتے ہیں جو دنیا کے نظام مواصلات کو چہار اطراف سے باہم ملائے ہوئے ہے۔

لیکن انتہائی تعجب کی بات ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ان تمام انعامات و احسانات کے باوجود مسلمانوں کے بیشتر ممالک بھوک و افلاس اور جہالت و پسماندگی کے شکار ممالک کی فہرست میں شامل ہیں۔ پٹر ول کی دولت سے مالا مال ان ممالک میں سے بیشتر عالمی ادارہ 'او پیک' کے ممبر بھی ہیں، تاہم اس کے باوجود ان ممالک کی اکثریت خطے غربت سے بھی نیچے کی زندگی گزار رہی ہے۔ مسلمانوں کے وسائل کی بہتات کا اندازہ کرنے کے لیے یہ ایک مثال ہی کا فی ہے کہ یورپ کی 18 فیصد قدرتی گیس کی کھیت الجزائر سے آتی ہے۔ یہ بھی جانتے چلئے کہ

ِ **الْكِلْتُ** 

اسلام کے آنگن اور اس کے گھر جزیرہ عرب میں جو مسلمانوں کے سب سے اہم قدرتی سرمایہ کا حامل ہے، دنیا کے ۵۵ فیصد پٹر ول کا ذخیرہ پایا جاتا ہے۔ وہاں ایک کروڑ ۱۲ لا کھ بیرل پٹر ول یومیہ نکالا جاتا ہے۔ علاوہ ازیں جو ذخائر جنوبی عراق میں پائے جاتے ہیں، وہ پائچ ملین بیرل پٹر ول ایک دن میں نکا لنے کی صلاحت رکھتے ہیں۔ واضح رہے کہ گیس کا استخزاج اس کے علاوہ ہے۔ نیز پٹر ول و گیس کے محفوظ ذخائر جو ایران، الجزائر، شام اور سوڈان میں اس کے علاوہ ہے۔ نیز پٹر ول و گیس کے محفوظ ذخائر جو ایران، الجزائر، شام اور سوڈان میں پائے جاتے ہیں، وہ بھی مشہور و معروف ہیں۔ ایسے ہی پٹر ول کا دوسر ابرا اذخیرہ بحر قزوین کے گرد و پیش میں پایا جاتا ہے۔ سبحان اللہ! کیسا تعجب خیز اتفاق ہے کہ خطء ارض کی امیر ترین قوم بن چکی ہے۔

# ہارے دھمن ہارے ہی مال کے ذریعے ہارے خلاف الررہے ہیں

اس سے بھی تعجب خیز بات مغربی اقوام، جن کا سر غنہ امریکہ ہے، کی وہ تاریخ ساز چوریاں ہیں، جن کا تجربہ وہ مختلف اسلامی ممالک میں کر چکے ہیں۔ یہ ہمارے وہی صلیبی اور صہونی دشمن ہیں جنہوں نے آج ہم پر چہار اطراف سے چڑھائی کرر کھی ہے۔ افسوس! یہ لوگ ہمارے ہی مال سے ہمیں ہلاک کرتے اور بہت سہولت وبلا تکلیف ہمارامال لے جاتے ہیں، چر اسے ہمیں ہی نیست و نابود کرنے میں استعال کرتے ہیں۔ یہ دشمن اپنے جنگی جہازوں، ٹینکوں اور بکتر بند گاڑیوں کو چلانے کے لیے ہم ہی سے پٹر ول لیتے ہیں، چر اس کے در لیعے ہمارے ہی بچوں اور عور توں کو قتل کرتے ہیں۔ آج مسلمانوں کے اس پٹر ول سے مسلمانوں کی بجائے خود اسلام کے صہونی دشمنوں کوفائدہ پنج ہم ہی ہے اور وہ اسے اپنی تعیشات مسلمانوں کی بجائے خود اسلام کے صہونی دشمنوں کوفائدہ پنج ہم ہی ہے اور وہ اسے اپنی تعیشات میں اور ہمیں برباد کرنے میں کھیار ہے ہیں۔

# ہماراسر مایہ توپہلے سرچشموں ہی سے چوری ہوجاتاہے!

دراصل ہمارا قیمتی سرمایہ ہمارے مصادر ہی سے چوری ہوجاتا ہے۔ یہ اس طرح کہ ہمارے صلیبی دشمن مختلف کمپنیوں کی صورت میں تیل اور پٹر ول کے نکالنے، اس کی خرید و فروخت، تجارت اور تمام چھوٹے بڑے مراحل کی خود گرانی کرتے ہیں اور پھر اس کی آمدنی ملکی بینکوں کا چکر کا شتے ہوئے انہی کے بینک کھاتوں میں اضافے کا باعث بنتی ہے۔ ذیل

میں ہم اس تاریخی چوری کے اہم مر احل پر ایک نگاہ ڈالتے ہیں:

چوری کا پہلا مرحلہ: چوری کا پہلا مرحلہ نیل نکالنے والی مغربی کمپنیوں کے ساتھ ہمارے خائن حکر انوں اور افسران کے معاہدوں کی صورت میں شروع ہوتاہے۔ مسلمانوں کے بیہ ظالم حکمر ان ان معاہدوں کے ذریع ۴۰ تا ۲۰ فیصد آمدنی اپنے ذاتی اموال میں لے جاتے ہیں جبکہ بتایا منافع ان کمپنیوں کے حصے میں آتے ہیں جبکہ بتایری اُمت خالی ہاتھ بیٹے تماشہ دیکھتی ہے۔

چوری کا دوسرا مرحلہ: چوری کا دوسرا مرحلہ خارج شدہ کیمیکل میں دھاندلی کی صورت میں سامنے آتا ہے۔ چونکہ ان تمام مراحل کی نگرانی ہے کمپنیاں خود ہی کرتی ہیں لہذاان کے لیے انجینئر اور ماہرین کے ذریعے دھاندلی کرنانہایت آسان ہوتا ہے۔ نیزاگر کہیں نگرانی پر مامور ماہرین مقامی حکومتوں میں سے ہوں تو اُنہیں رشوت کے ذریعے خاموش کرالیا جاتا ہے۔ اس طرح یہ کمپنیاں متعدد ممالک میں جعل سازی کرنے میں کامیاب رہی ہیں۔ چوری کا تیسرا مرحلہ: اب آتا ہے چوری کا تیسرا مرحلہ، جس میں اس مواد کی حد بندی، اس کی قیمت کا تعین اور عالمی سطح پر اس کی خرید و فروخت کی جاتی ہے۔ اس مرحلے پر اس مواد کی انتہائی کم قیمت لگائی جاتی ہے (جو بذاتِ خود وسائل چوری کرنے کا ایک جدید انداز ہے)۔ سیجھنے کے لیے بس ایک مثال ہی کافی ہے کہ خود مغرب کے ۲۲ عالمی اقتصادی تعلیمی اداروں کے مطابق ایک بیرل خام پٹر ول اور اس سے نکلے والے صنعتی مواد کی اصل تصور شدہ قیمت کم از کم ۲۲۰ ڈالر فی بیرل ہونا ضروری ہے جبکہ حقیقت حال یہ ہے کہ اب تک پوری تاریخ میں کبھی بھی یہ قیمت ۵۴ ڈالر سے تجاوز نہیں کر سکی۔ اکثر او قات تو اس کی قیمت ۲۰ ڈالر کے ہی ارد گر در ہی حتی کہ بسااو قات یہ قیمت ۱ ڈالر تک بھی جاگری ہے!!!

یہ سارا مکروہ کھیل ہمارے ممالک پر قابض صلیبی سرمایہ دار اور عالمی تجارتی منڈی کے یہودی ساہوکار کھیلتے ہیں۔ ہمارے قیمتی سرمایہ اور ہمارے ممالک کی کرنسیوں کی قدر یہی گھٹاتے بڑھاتے ہیں۔ لیکن اس سے بھی المناک حادثہ یہ ہے کہ ہم پر قابض چور حکمر ان، ان کے جمائی بیٹے اور معاونین و مصاحبین چند ککوں اور محدود ذاتی مفادات کے حصول کی خاطر اس قیمتی دولت کو عالمی سطح پر مقرر کردہ حصص کے مقابلے میں

عُكِّتُ

بھی انہتائی ارزاں قیمت، مثلاً اوالر فی بیرل تک میں چے دیے ہیں۔ یوں نصف ملین بیرل پٹر ول سے محض ڈیڑھ ملین ڈالر کی آمدنی حاصل ہوتی ہے جو اس حکمران طبقے کی آوارگی، عیاشی اور جوئے بازیوں کے چند ہفتوں کے اخراجات ہی کو کفایت کرپاتی ہے۔ چوری کاچو تھامر حلہ: بات یہاں بھی ختم نہیں ہوتی، آگے چوری کاچو تھامر حلہ آتا ہے۔ اس مر حلے میں اس حاصل شدہ آمدنی کو ہماری خائن حکومتیں ہمارے بینک کھاتوں کے نام پر صلیبی بینکوں میں منتقل کردیتی ہیں۔ جو ہمارے لئے محض الیکٹر ونک حساب و کتاب میں اعداد وشار اور صفروں کی تعداد میں اضافے کا باعث بنتا ہے۔ اس کے بعد ہمارے حکمر انوں کو بھی اس کی اجازت نہیں ہوتی کہ ان بینکوں سے اپنی ہی رقم ایک مقرر شدہ جھے سے زائد کو بھی اس کی اجازت نہیں ہوتی کہ ان بینکوں سے اپنی ہی رقم ایک مقرر شدہ جھے سے زائد نکلوا سکیں تاآنکہ وہ اس رقم کا اکثر حصہ مغرب ہی کی صنعتی مصنوعات اور انہی کے بنائے ہوے اسلحہ کو خریدنے میں لگادیں۔

پھریہ سامانِ حرب بھی اربابِ مغرب اپنی من پیند قیمت پر بیچتے ہیں۔ اس نکتے کو واضح کرنے کے لیے ہم ایک مثال پیش کرتے ہیں۔ کویت کے قومی اسمبلی کے ایک رکن کے امریکہ میں صرف کھانے کے اخراجات کر وڑوں ڈالر تک پہنچتے تھے۔ جہاں مصارفِ طعام میں ۱۳۰۰ڈالر تو صرف چند پتوں کی قیمت تھی جو بطورِ سلاد استعال کئے جاتے ہیں۔

یں بہ ادار و سرت بیاں۔
جو تھوڑا بہت حاصل ہو تاہے ، وہ بھی ہمارے فاسق حکمر ان اُڑا دیتے ہیں! اب آخر میں دیکھئے
کہ ہمارے قیمتی وسائل میں سے خود ہمارے ہاتھ کیا آتا ہے۔ حقیقی آمدنی کی مضحکہ خیز حد
تک قلیل نسبت اور اس کا بھی بیشتر حصہ ہمارے حکمر ان سوئٹر زلینڈ، امریکہ ویورپی ممالک
کے بنکوں میں موجود اپنے خفیہ کھاتوں میں جمع کروا دیتے ہیں، جو حقیقت میں یہود ہی کے
ادارے ہیں۔ یوں ہمارے 'بے حد و حساب وسائل' سے حاصل شدہ 'انہائی کم آمدنی' ان
حکمر انوں کے اپنے اخراجات اور بعض بنیادی منصوبوں کو ہی بشکل پوراکر پاتی ہے اور عوام
کے ہاتھ عملاً بچھ بھی نہیں لگتا۔

# محض پیرول ہی نہیں، تمام معدنی وسائل چوری کئے جاتے ہیں!

جہاں تک ہمارے دیگر معدنی وسائل کا تعلق ہے تووہ بھی ایسے ہی ہتھکنڈوں سے بھاری مقد اروں میں چوری کر لئے جاتے ہیں اور بالعموم دھاتوں، پتھروں اور خام مال کی صورت

عُكِلِّكُ

میں ہی بر آمد کردیئے جاتے ہیں۔ نہ ہی اُنہیں اپنے یہاں صنعت میں لگایا جاتا ہے اور نہ اپنے علاقوں کے لیے ان سے کوئی خاص فائدہ اُٹھایا جاتا ہے۔ بیشتر مسلم ممالک مقامی ماہرین کو استعال کرتے ہوئے یہ معد نیات اپنے یہاں ہی صنعتی استعال میں لاسکتے ہیں، لیکن ہماری گر اہ حکومتوں کو سوائے ان فیمتی معد نیات کو کانوں سے نکالنے اور بر آمد کردینے اور پچھ نہیں سوجھتا۔

چوری اور عیاری کی انہی تاریخ ساز وارداتوں کا نتیجہ ہے کہ اللہ تعالی نے مسلمانوں کو جو قدرتی وسائل اور عظیم نعمتیں عطاکی تھیں، وہ ان سے چھتی چلی جارہی ہیں۔ آج مسلم سرز مینوں کی صورتِ حال یہ ہو چکی ہے کہ وہاں حکومت کے حصول، وسائل کی لوٹ مار اور مغربی آ قاؤل کو ان وسائل کی حوالگی کے لیے ہر دم ایک سیاسی و عسکری کشکش جاری رہتی ہے! جس کے منتیج میں آنے والی ہر حکومت یہ ثابت کرنے کی کوشش کرتی ہے کہ وہ اُمت کے وسائل لوٹے اور اِن وسائل کو کفار کے حوالے کرنے میں سابقہ حکومتوں سے زیادہ مخلص اور چاتی و چوبند ہے!! پھر آخر یہی کشکش مغربی اقوام کے حملوں، حرص وہوس پر مبنی خونی جنگوں، خوف، بھوک اور افلاس کا سبب بنتی ہے۔

سرزمین حرمین پرامریکی اقدام

اس ظلم کی انتہایوں ہوتی ہے کہ مسلمانوں کے ہی بعض حکمران مغرب کی آشیر بادسے آپس میں لشکر کشی کا آغاز کرکے، مغربی اقوام کو اپنے ہاں براجمان ہونے کی دعوت دیتے ہیں۔ اور امریکہ ہماری ہی سرز مینوں، بالخصوص اسلام کے آئین اور اُمت کے قلب 'جزیرہ عرب' پرچڑھائی کر تا ہے اور حملہ آور لشکر کو 'امن فوج' اور حملے کے مقصد کو 'عسکری امداد' کا نام دیتا ہے۔ دورِ حاضر کا استعار اپنے صلیبی عزائم کو ان خوشنما ناموں میں ملفوف کرکے ہم پر حملہ کرتا ہے اور پھر اس مکروہ مہم کے مصارف واخر اجات بھی ہماری ہی حکومتوں سے وصول کرتا ہے۔ چنانچہ امریکہ نے عاصفة الصحراء (آپریش ڈیزرٹ طرم) کے اخراجات یعنی پانچ کڑوڑ ساٹھ لاکھ ڈالر بھی سعودی حکومت پر تھوپ۔ اس خطیر رقم کی ادائیگی کے سبب سعودی بجٹ خمارے میں پڑ گیا اور سعودی حکومت شودی قرضے رقم کی ادائیگی کے سبب سعودی بھر ول کا سب سے بڑا ذخیرہ رکھنے والاملک مقروض

يُكِلِّكُ عُلِي

هو گيا!!اوربلدِ نبويً عالمي سُودي امداد لينے پر مجبور هو گيا... فيا للأسف!!

۔ یہ توانہی کے ذرائع ابلاغ کے چند انکشافات تھے۔ باقی جو پچھ انجھی تک مخفی ہے، وہ تواور بھی تکلف دہ اور نا قابل بہان ہو گا۔

# عامّة المسلمين كي غربت اور فاسق حكمر انول كي ثروت

یہ داستانِ غم، مسلمانوں کے بیت المال اوران کے وسائل و سرمایہ کی چوری تک محدود خہیں بلکہ اس سے بھی بڑی مصیبت یہ ہے کہ ہمارے سروں پر مسلط مغرب کے ایجنٹ حکام، ان کے مصاحبین و خدام، بہت سے بڑے بڑے تجار اور اس طاغوتی نظام کو سہارا دینے اور قائم رکھنے والے کارندے مسلمانوں کی بگی بھی آمدنی میں ناحق تصرفات کرکے رہی سہی کسر بھی پوری کر دیتے ہیں۔ جیسا کہ آپ کو معلوم ہو گا کہ خلیجی ممالک کی گیس اور پٹر ول کی یومیہ آمدنی کڑوڑوں ڈالر سے بھی متجاوز ہے جسے یہ حکام جن کی تعداد بعض ممالک میں بیس سے زائد نہیں، اپنی عیاشیوں میں اُڑادیتے ہیں۔ اس طرح ان تمام ممالک پر قابض حکام جو مجموعی طور پر چند سوسے زائد نہیں، اسلام کے مفاد کے لئے مخصوص اور اُمت کا مال جو شرعاً تمام مسلمانوں کی ملکیت ہے، آپس میں بانٹ لیتے ہیں۔

ایک مثال ملاحظہ فرمائے! ان حکام کی زندگیوں پر تحقیق کرنے والے اداروں کے مطابق ان میں سے بعض حکام کا صرف ایک دن کا خرچہ تیس لاکھ ڈالر (یعی تقریباً وا کروڑ ہوتی ہے دوئے ہے ۔ یہ خطیر رقم اِن کے ان محلات کے روز مرہ مصارف پر خرچ ہوتی ہے جو امریکہ، مختلف یورپی ممالک اور مشرقی ساحلوں پر چھلے ہوتے ہیں۔ نیز اسی رقم سے ان محلات میں ہونے والے لہو و لعب، آوارگیوں، بدکاریوں، جوئے بازیوں اور فسادات کے اخراجات بھی پورے کئے جاتے ہیں۔ اسی ایک مثال پر آپ ملت اسلامیہ کے دیگر حکام کو بھی قیاس کر سکتے ہیں۔

ذرائع ابلاغ پرنشر ہونے والی الی ہی ایک دل سوز خبر ایک عرب شہزادے فیصل بن فہد کی تھی جس نے جوئے کی ایک میز پر ۱ کھرب ڈالر (یعنی تقریباً چھ سو کھرب روپے) ہارے اور پھراسی صدمے کی وجہ سے اس کی حرکت ِ قلب بند ہوگئی اور وہ مرگیا۔

د بئ، متحدہ عرب امارت کی ذیلی ریاستوں میں سے ایک اہم ریاست ہے۔ اس ریاست

کے اقتصادی معاملات کو یہال کا حاکم 'مکتوم خاندان' اپنے ذاتی کاروبار کے طور پر چلا تا ہے۔ حالا نکہ یہ اسلام اور اہل اسلام کی سر زمین ہے جس کے شرعی طور پر یہ حکمر ان محض مفاد اسلامیہ کے تحفظ اور نفاذ اسلام کے لئے نگر ان سے زیادہ کچھ نہیں۔ جبکہ اس کے برعکس دبئ بطور 'دبئی کارپوریشن لمیٹٹر' (.Dubai Inc) کام کرتا ہے۔ یہاں کا سربراہ محمد بن راشد المکتوم دبئی کو سرمایہ کاروں اور سیاحوں کی جنت بنانے اور اپنی دولت بڑھانے کی خواہش میں کروڑوں اربوں ڈالرکی لاگت سے نت نئے تعمیر اتی منصوبے شروع کرتار ہتا ہے۔

دبئ میں محد بن راشد کی خاص فرمائش پر تعمیر کردہ مشہور 'برج العرب' ہوٹل پایاجاتا ہے جود نیا کا واحد 'سیون سٹار' ہوٹل ہے۔ اس ہوٹل کی تعمیر سے قبل ساحل سے ذراہٹ کر پانی میں ایک چھوٹا سامصنو عی جزیرہ بنایا گیا اور اس جزیر ہے پر ہوٹل کی عمارت کھڑی گئے۔ اس ہوٹل میں کوئی کمرہ کر اید پر لینا ممکن نہیں، کیونکہ یہاں اکیلے کمرے کا تصور ہی نہیں ہے۔ اس میں تو دو دو منز لہ رہائش گاہیں ہی دستیاب ہیں جن میں ہر قسم کی عیاشی کا سامان میسر ہے۔ ان میں سے سستی ترین رہائش گاہ کا کر اید بھی آج سے دوسال قبل ۵، ہم ہز ار ڈالر (یعنی تین سے مولا کھروپ ) بو میہ سے شروع ہوتا تھا، جبکہ خصوصی رہائش گاہوں کا کر اید سال ہز ار ڈالر (یعنی الاکھروپ سے ناکہ) بو میہ تھا۔ اس ہوٹل میں آنے والوں کی خدمت کے لیے سربراہ دبئ کی خاص فرمائش پر ۱۲ رواز رائس گاڑیاں کمپنی سے خصوصی طور پر تیار کروائی گئیں جن سب کا رنگ باہر سے سفید ہے اور گاڑیوں کے اندر ہر شے نیلے رنگ کی ہے۔ یادر ہوٹل مکتوم خاندان کی ذاتی ملکیت ہے۔

پھر سربراہ دبئ کو ایک نیاشوق سوجھا۔ اس نے دبئ میں دنیا کی سب سے او نچی عمارت بنانے کا فیصلہ کیا۔ چنانچہ چند سال قبل برج دبئ 'پر کام شروع کیا گیا جو ایک سو ساٹھ منزلوں پر مشتمل ۲۰۰ میٹر بلند عمارت ہے اور جس کی تعمیر پر دوسو کھرب ڈالر (یعنی ۱۴ ہزار کھربروپ) سے زائد لاگت آئی ہے۔ نیز اس کی خاص بات یہ ہے کہ اس کی تعمیر اس انداز سے کی گئی ہے کہ ضرورت پڑنے پر اس میں مزید منزلوں کا اضافہ کیا جاسکے۔ تا کہ اگر کوئی دوسر املک اس سے اونچی عمارت بنالے تو پھر بھی اسے پیچھے چھوڑنا ممکن ہو۔ ذرائع ابلاغ کے مطابق دوسرے عرب حکمر انوں سے یہ بر داشت نہیں ہوا کہ دبئ کو آگے فکاتا دیکھیں،

عُكِّكُ

چنانچہ وہ برج دبئ سے بھی اونچی عمارت بنانے کا منصوبہ رکھتے ہیں۔ دیکھتے ہیں کہ دنیا کی شان وشوکت اور مانگے کی کھو کھلی چبک دمک کے اس مقابلے میں کون زیادہ آگے نکاتا ہے۔

دبئ کے سربراہ کا ایک اور ذاتی منصوبہ 'دبئ شاپنگ مال' ہے۔ یعنی ۱۲ ملین مر لیع نٹ پر محیط ایک بازار اور تجارتی مرکز، جس نے دبئ میں پہلے سے موجود ۲۰ سے زائد و سیع وعریف بازاروں کو پیچھے چھوڑ دیا ہے۔ اسی طرح سیاحوں کی تفریخ کے انتظام کے لیے دنیا کی سب بازاروں کو پیچھے جھوڑ دیا ہے۔ اسی طرح سیاحوں کی تفریخ کے انتظام کے لیے دنیا کی سب حرارت ہر وقت منفی ۲ درجہ سنٹی گریڈ سے کم رہے گا، چاہے باہر کی دنیا میں ۲۰ درجہ سینٹی گریڈ سے می رہے گا، چاہے باہر کی دنیا میں ۲۰ درجہ سینٹی دنیا بھی تعمیر اتی منصوبوں کے سب دبئی جیسے جھوٹے سے جزیرے میں دنیا بھی راتی منصوبوں کے سب دبئی جیسے جھوٹے سے جزیرے میں دنیا بھر کی تعمیر اتی منصوبوں کے سب دبئی جیسے جھوٹے سے جزیرے میں دنیا بھر کی تعمیر اتی مشینوں کا یانچواں حصہ مصروف عمل ہے۔

پھر سیاحوں ہی کو دبئی کی طرف تھینچنے کی خاطر دبئی میں گھڑ دوڑ کے عالمی مقابلے
(World Cup) کا انعقاد کیا گیا۔ یہ مقابلہ جیتنے والے کو ساٹھ لاکھ ڈالر (یعنی ۱۲ ارب روپ
سے زائد) انعام دیا گیا اور یہ جیتنے والا بھی محمد بن راشد المکتوم کاسگا بھائی ہی فکا۔ دبئی کے
سربراہ کا گھوڑے پالنے کا شوق تو ویسے بھی معروف ہے۔ اس کے پاس ۱۰۰ ذاتی گھوڑے
ہیں اور اس مقابلے کے انعقاد سے قبل اس نے امریکہ سے چار کھرب ڈالر (یعنی تقریباً ۲۸۰
کھرب روپ) کے ستائیس اعلیٰ نسل کے گھوڑے خریدے۔ دیکھئے کہ مسلمانوں کا سرمایہ
کیسے لٹایا جارہاہے؟

متحدہ عرب امارت کی معروف ہوائی جہاز کمپنی 'یو اے ای ایئرلا ئنز' بھی مکتوم خاندان کی ذاتی ملکیت ہے۔ یہ کمپنی حاکم دبئی کے چھا احمد بن سعید المکتوم کی زیر سرپر ستی چلتی ہے۔ چند سال قبل سیاحت کو مزید فروغ دینے اور دبئی آمدور فت آسان بنانے کی نیت سے اس کمپنی نے 'بوئنگ' طیارہ ساز کمپنی کو کے وہ کھر ب ڈالر کی ادائیگی کرکے ۲۲مد دبوئنگ کے کے مسافر طیارے فریدنے مسافر طیارے فریدے۔ نیز اس فرید کے ساتھ ہی ۴۵ عدد ایئر بس، ۴۸ طیارے فرید نے کامعاہدہ بھی کرلیا گیا، جن کی کل لاگت ۱۲ کھر ب ڈالر سے زائد بنتی تھی۔ پھر اتنے جہازوں کو سنجالنے اور اہل دنیا پر اپنی برتری جنانے کے لیے دبئی میں دنیا کے سب سے بڑے ہوائی اذّے کی تعمیر بھی شروع کر دی گئی جس میں ایک ارب چار کروڑ پچاس لا کھ مسافر سالانہ

<u>\*\*\*</u> **12**\$

سنجالنے کی گنجائش رکھی گئی۔ حالا نکہ دنیا کا بڑے سے بڑا ہوائی اڈہ بھی ایک ارب مسافر سالانہ سے زائد بوجھ اٹھانے کا تصور نہیں کر سکتا۔

دوسری طرف سربراہِ دبئ کے بیضیج، ۳۹سالہ مکتوم ہاشم مکتوم المکتوم نے اپنے پہندیدہ مشغلی، یعنی گاڑیاں چلنے اور گاڑیوں کی دوڑ میں شریک ہونے کو ایک با قاعدہ کاروبار کی شکل دینے کا فیصلہ کیا۔ اس نے دبئ میں دنیاکا پہلا 'گاڑیوں کی دوڑ کاورلڈ کپ' Motor Sport) منعقد کروایا جس میں دنیا کے ۲۵ ممالک کے ۲۵ ڈرائیور شریک ہوئے۔ اس مقابلے کے انعقاد پر اُمت کے آموال میں سے چار کھرب ڈالر (یعنی تقریباً مندیک ہوئے۔ اس مقابلے کے انعقاد پر اُمت کے آموال میں سے چار کھر ب ڈالر (یعنی تقریباً ۲۸۰ کھرب دوپ) کی لاگت آئی۔ مکتوم ہاشم نے محض اپنی ذاتی گاڑیوں کو کھڑ اکرنے کے لیے دنیاکی مہنگی زمین پر ایک عالی شان گھر تعمیر کروایاجو دوسال کے عرصے میں مکمل ہوا۔

متحدہ عرب امارت ہی کی ایک اور ریاست ابو ظہبی کے شاہی خاندان سے تعلق رکھنے والے جماد بن حمدان نہیان کے پاس بھی مسلمانوں کی وافر دولت اور انو کھے شوق ہیں۔اس کے خاندان کی کل دولت ۲۰ کھرب ڈالر کے قریب پہنچتی ہے۔ یہ شخص عوام میں Rainbow (رنگین شخ) کے طور پر بھی جانا جاتا ہے کیونکہ اس نے ۱۹۸۴ء میں اپنی شادی کے موقع پر خصوصی فرمائش سے ہفتے کے سات دنوں کے لیے سات مختلف رنگوں کی گاڑیاں بنوائیں۔ گاڑیوں کے شوق میں یہ بھی کسی سے پیچھے نہیں۔اس نے دوسو کے قریب کاڑیاں بنوائیں۔ گاڑیوں کے شوق میں یہ بھی کسی سے پیچھے نہیں۔اس نے دوسو کے قریب نادر ونایاب، قدیم و جدید گاڑیاں اکٹھی کرر کھی ہیں اوران نہیں کھڑا کرنے کے لیے ابو ظہبی کاری سے محرامیں اہر ام مصر کے طرز پر دنیاکا مہنگاڑین گیرانج بنایا ہے۔لیکن اس کی پہندیدہ ترین گاڑی مشہور امر کی فوجی گاڑی 'ہمر' (Hummer) کا 'ایلفا' ماڈل ہے جو کل تین سوعد دبنائی گئی تھیں اوران میں سے صرف دو امر کیکہ سے باہر نکلی ہیں۔ جن میں سے ایک اس کے استعال میں ہے۔اس گاڑی کو ابو ظہبی کا یہ شخ صحر اکی سیر کے لیے استعال کرتا ہے اور اس کی قیمت ڈیڑھ لاکھ ڈالریعنی ایک کروڑرو سے سے زائد ہے۔

حماد بن حمدان کو ایک اور انو کھاشوق بھی ہے۔ گاڑیوں کو کشتیوں میں تبدیل کرنا۔اس کی پہندیدہ کشتی کے بیچوں چھ ایک گاڑی نصب کی گئی ہے اور بظاہر انسان گاڑی کی سیٹ پر بیٹھ کر بعینہ گاڑی ہی چلارہاہے لیکن عملاً سمندر میں کشتی چل رہی ہوتی ہے۔اسی گاڑی نما

عُكِّاتٌ ﴿

کشتی میں سوار ہو کر حماد اپنے ذاتی جزیرے تک جاتا ہے جہاں اس کا عظیم الشان محل ہے اور دوسو خدام ہر وقت اس کی خدمت کو موجو د ہوتے ہیں۔

پھر حماد کا دل چاہے کہ وہ اپنے اہل وعیال سمیت صحر اکی سیر کو نکلے تواس کے لیے بھی ایک علیحدہ انتظام کرلیا گیاہے۔ ایک تو حماد نے ایک بڑے سے ٹرک میں دو منزلہ متحرک گھر بنوایاہے، جس میں دو تین خواب گاہیں، ایک مطبخ، بیت الخلا، صحن اور ہیلی کاپٹر کے اُتر نے کی جگہ بھی موجو دہے۔ پھر یہ سوچ کر کہ میر اخاندان توبڑاہے اور یہ کمرے ناکافی .... حماد نے ایک اور اہتمام کرنے کا فیصلہ کیا۔ اُس نے کر وَ ارض کی طرز پر ایک گول ۵۰ ٹن وزنی ٹرک گیند نما گھر بنوایاہے جسے سات لاکھ ڈالر (تقریباً پانچ کروڑروپ) مالیت کا حامل ۲۰ ٹن وزنی ٹرک کھنچناہے۔ اس گیند نما گھر کے نیچ جو پہیے لگوائے گئے، ان میں سے ہر ایک کی قیمت کا ہزار ڈالر (بارہ لاکھروپ) ہے۔ اس گیند کے اندر موجو د چار منزلہ گھر میں ۹ عدد خواب گاہیں ہیں جن میں سے ہر ایک کے ساتھ ایک بیت الخلا اور حمام ہے۔ جبکہ مہمانوں کا کمرہ ان کے علاوہ ہے۔ اس گیند میں ۲۳ ٹن پانی اُٹھانے کی ٹینکی بھی موجو د ہے۔ یہ متحرک گھر دنیا میں اپنی طرز کا واحد مجو ہے۔۔

ایک طرف مسلمانوں کے حکام اوران کے چیلوں کا یہ حال ہے اور دوسری طرف تحقیقی اداروں کی رپورٹ کے مطابق اکثر اسلامی ممالک کے مسلمان خطِ غربت سے بھی نیچے کی زندگی بسر کرنے پر مجبور ہیں۔ بلا شبہ یہ دیکھ کر دل خون کے آنسورو تاہے اور سینہ پارہ پارہ ہوجا تاہے کہ اَموال کی اس غیر منصفانہ تقسیم نے اُمت کو کس حال تک پہنچادیاہے!

### بلادِ اسلامیه میں امیر اور غریب ممالک کی تفریق

اسی طرح ہماری کو تاہیوں اور سامراج کی کو ششوں کی بدولت خو دبلادِ اسلامیہ میں بھی دولت مند اور غریب و پسماندہ ممالک کی تفریق پیدا ہو چکی ہے۔ بعض اسلامی ممالک مثلاً بنگلہ دیش، افغانستان اور افریقہ کے بعض مسلم ممالک میں فی کس سالانہ آمدنی اوسطاً ۱۰۰ ڈالریعنی یومیہ ایک ڈالر کا چو تھائی حصہ ہے جبکہ دوسری جانب خلیجی ممالک میں عام فردکی اوسط آمدنی بیبیوں ہزار ڈالر سالانہ ہے۔ حتی کہ کویت و قطر جیسے بعض ممالک میں عام فردکی مال خوشحالی کی سطح دنیاے کفرے مقابلے میں بھی نہایت اعلیٰ ہے۔

عُكِلِّكُ

پھر بعض مسلم ممالک کی عمومی غربت کے باوجود، ان پر قابض طبقے کی حالت یہ ہے کہ محض ان کے گھر ہی کروڑوں ڈالر مالیت کے ہیں جبکہ بعض گھروں کی قیمتیں اس سے بھی تجاوز کر جاتی ہیں۔ ان کے گھروں کا شار دنیا کے مہنگے ترین گھروں میں ہوتا ہے جبکہ ان کی رعایا کی اکثریت بے روز گار اور بھوکوں مررہی ہے۔افسوس صدافسوس!

### اُمت کے مال میں تمام مسلمانوں کا حق ہے!

اُمتِ مسلمہ کے سرمایہ میں تمام مسلمان حصہ دار ہیں۔ ہم میں سے ہر کوئی جانتا ہے کہ ہمارے دین کی اساسی تعلیمات اور اس کے بنیادی اُصولوں میں سے ایک بیہ ہے کہ اُمت مسلمہ ایک اُمت جدواحد کی طرح مسلمہ ایک اُمت جدواحد کی طرح ہے۔ آ قائے دوعالم مُنالِیْمَ اِنْ تَویباں تک فرمایا کہ

«لیس المؤمن الذین یشبع و جارہ جائع» [الأدب المفرد للبخاري: ۱۱۲]

"وہ مو من بى نہیں جس نے خود توسیر ہو کررات گزاری جبکہ اس کاہمسایہ بھوکارہا"
اس اُمت کی نژوت، اثاثہ جات اور سرمایہ ان کے فاسق وظالم حکمر انوں کی بجائے تمام
مسلمانوں کی ملکیت ہوتے ہیں، یعنی اُمتِ مسلمہ کی دولت اور سرمایہ جات کسی خاص طقے کے
لیے نہیں بلکہ تمام مسلمانوں کے لیے ہیں۔ لیکن آج مغربی سامر اج نے ہمیں ۵۷ ملکوں کی
صورت میں تقسیم کردیاہے اور ان ممالک کے حکمر ان مسلمانوں کے نژوت و سرمایہ کولوٹے
اور غربت عام کرنے میں مصروف ہوگئے ہیں۔ دیکھنے کہ اسلام کے قرونِ اولی کی نسبت آج
اُمت کا حال کیا ہو چکا ہے!!

اس سلسلے میں عہد فارو تی سے ایک مثال ملاحظہ فرمایئے:

صحابہ کرام ڈڈائڈ کا طرزِ عمل ہمارے سامنے ہے۔ جب عراق کی فتح کے بعد مال وغنائم کی کثرت ہوئی تو حضرت عمر ؓنے زمین کی وسعت و آسود گی کو دیکھتے ہوئے صحابہ کرامؓ کو جمع کرکے مشورہ لیا کہ میرے خیال میں عراق کے اطراف کی زمین مسلمانوں کے بیت المال کے لیے چھوڑ دینی چاہیے تاکہ بعد میں آنے والوں کے لیے بھی پچھ سرمایہ فی جائے۔ باوجود یکہ بعض صحابہ نے اس سے اختلاف کیا اور یہ رائے دی کہ اس زمین کو مجاہدین میں تقسیم کر دینا چاہیے، اور ان کے پاس اس بارے میں کتاب و سنت سے دلائل بھی تھے، تاہم

#### حضرت عمر کاموقف کچھ اور تھا۔اس کے بارے میں درج ذیل آثار ملاحظہ کیچئے:

عن أسلم قال: سمعت عمر يقول: اجمعوا لهذا المال، فانظروا لمن ترونه وإني قد قرأت آيات من كتاب الله، سمعت الله يقول: ﴿مَاأَفَاءَ اللهُ عَلىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرْى ﴾ إلى قوله ﴿وَالَّذِينُ تَجَاؤُوا مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ والله! ما من أحد من المسلمين إلا وله حق في لهذا المال أعطى منه أو منع حتى راع بعَدن

... فقد فكر رضى الله عنه في ﴿ وَالَّذِيْنَ جَاؤُوا مِنْ بَعْدِهِمُ ﴾، وقال رضى الله عنه: "والله لئن بقيت لهم ليأتين الراعي بجبل من صنعاء حظه من هذا المال وهو يرعى مكانه"

... وقال رضى الله عنه: "ما علىٰ وجه الأرض مسلم إلا وله في هذا الفيء حق أعطيه أو منعه إلّا ما ملكت أيمانكم" [كنز العمال: ١١٥٤٧] "جناب اسلم کہتے ہیں کہ میں نے سیدنا عمرؓ کو فرماتے سنا کہ: "(آؤ!) اس مال (کی تقسیم) کے حوالے سے انکھے ہو جاؤ اوراپنی رائے دو کہ اسے کن میں تقسیم کرناچاہیے؟ اور میں نے تو کتاب اللہ کی وہ آیات پڑھ رکھی ہیں جن میں اللہ تعالی فرماتے ہیں: جو (مال بطور فے) اللہ بستی والوں سے اپنے رسولؑ کی طرف پلٹادے) سے لے کر ( اوروہ لوگ جو اُن کے بعد آئے، اُن کا بھی اس مالِ فے میں حق ہے) اللہ کی قسم!اس مال میں ہر ایک مسلمان کاحق ہے، حتیٰ کہ اس چرواہے کا بھی جوعدن (یمن) میں رہتاہے۔ جاہے اسے دیا حائے پااس سے روک لیاجائے۔"

..... آپ نے آیت کے گلڑے" اور وہ لوگ جو اُن کے بعد آئے" کے بارے میں سوچا اور پھر فرمایا: "اللہ کی قسم!اگر میں باقی رہاتو صنعا کے پہاڑوں سے میرے پاس ایک چرواہا آئے گا اور اس مال میں اس کا بھی حق ہو گا چاہے وہ محض انہی (دور دراز) پہاڑیوں میں بكريال ہى چرا تاہو (اور جہاد وغير ہ ميں شركت نہ كر تاہو)۔"

.... اور آٹ نے کہا: قطعہ زمین پر رہنے والے ہر مسلمان کا اس مال فے میں حق ہے، چاہے اسے دیا جائے یاروک لیا جائے ، سوائے غلاموں اور لونڈیوں کے "

حضرت عمرٌ نے بطورِ مثال فتح عراق سے حاصل شدہ مال میں یمن کے رہنے والے فقیر کا میں متن بیان کیا حالا نکہ یمن مفتوحہ عراق سے بہت دور تھا۔ آپؓ نے بیت المال میں داخل مور

<u> المالث</u>

کر دہ دولت حتیٰ کہ اطرافِ عراق کی زمینوں میں سے بھی اہل یمن کے لیے حصہ مقرر کیا۔ شریعت کی اسی تعلیم کو سامنے رکھتے ہوئے بتاہیۓ کہ ملت اسلامیہ کے علاقوں میں زیر زمین پائی جانے والی اس وافر دولت اور قدرتی وسائل کے اس عظیم ذخیرے کے ساتھ کیا معاملہ ہوناچاہیے؟ کیابوری اُمت ان وسائل پر حق نہیں رکھتی؟

کیکن افسوس کہ اہل مغرب کی استعاری سیاست نے ہمیں وطنی ریاستوں National کیکن افسوس کہ اہل مغرب کی استعاری سیاست نے ہمیں وطنی ریاستوں، ڈاکوں کے States میں تقسیم کرکے پہلے اس اُمت کے سرمایہ کے بڑے جھے پر قبضہ کرلیا اور پچے کھچے مال پر در لیے اس نحیف و ناتواں اُمت کے سرمایہ کے بڑے جھے پر قبضہ کرلیا اور پچے کھچے مال پر رسہ کشی کرنے کے لیے مسلمانوں پر مسلط حکمر انوں کو آزاد چپوڑ دیا۔ یقیباً یہ تاریخ انسانی میں غیر منصفانہ تقسیم اموال کی بدترین مثال ہے۔

اللہ ربّ العزت کے عطاکر دویہ بیش بہاوسائل ہم سے ضائع ہونے کے نہایت خطرناک نتائج بر آمد ہوئے۔ ہمیں اقتصادی ، اجتماعی اور سیاسی سبھی مید انوں میں انتہائی تباہ کن الرّات کا سامناکر ناپڑا۔ بلاد اسلامیہ میں اسلام کے فروغ کے لئے اموال کی کمی کارونارویا گیا اور ہم پر مال ودولت کے ذریعے مغرب کی کافر انہ تہذیب مسلط کر دی گئی۔ مسلمانوں کے انہی ربین شدہ اموال کو قرضوں کی صورت میں ہمیں دے کر ، اہل مغرب نے ہم پر اپنی پالیسیاں مسلط کیں۔ اللہ نے تو ملتِ اسلامیہ کو اموال وسائل سے بھی محروم نہ کیا بلکہ سب سے بڑھ کر دیا، لیکن ہماری کو تاہیاں اور ہمارے حاکموں کی عیاشیاں امت کے لئے ذلت ورسوائی کو عام کر گئیں۔ ایٹ آموال کے ضیاع اور غیر وں کے دستِ نگر ہونے کا نتیجہ خلافتِ اسلامیہ کو کھونے کی شکل میں بھی بر آمد ہوا۔ پھر خلافت سے محرومی کے سبب ہماری دنیا بھی ہاتھوں سے جاتی رہی اور ہر میدان میں اہل اسلام کی زندگی اجیرن ہوگئی۔ یہاں تک کہ مسلمان بالعوم ظلم و جبر ، ذلت و عبت ، خوف و افلاس اور طرح طرح کی بیاریوں میں گھر کر رہ گئے۔ بالعوم ظلم و جبر ، ذلت و عبت ، خوف و افلاس اور طرح طرح کی بیاریوں میں گھر کر رہ گئے۔

مولانامحر يوسف انور

يادِرفتگال

## مولاناعبد القادر ندوى اور مولانا محمد اعظم كاإنتقال پرملال

ماہِ مارچ پہلے ہی بڑی تلخ یادیں لے کر آتا ہے، لیکن اس بار مزید اِضافے کے ساتھ شہر الحزن بن کر بھی آیا۔ موت ایک الی حقیقت ہے کہ جس کا انکار نہیں کیا جاسکتا۔ عربی کے کسی شاعرنے سچ ہی کہاہے ۂ

لوكان في الدنيا بقاء لِساكن لكان رسول الله عَلَيْ فيها مخلدًا "ديعن الردنيا من كوبميشدر بناموتا تورسول الله مَنَالَيْكُم بميشدر بناموتا تورسول الله مَنَالَيْكُم بميشدر بناموتا

لیکن آپ بھی ۲۳ سالہ زندگی گزار کرراہی ملک ِبقاہوئے....رہے نام اللہ کا!

بعض اَموات الیی ہوتی ہیں کہ ان کی یادیں مدتوں باقی رہتی اور بھلانے سے بھی بھلائی نہیں جاسکتیں؛ مولاناعبد القادر ندوی اور مولانا محمد اعظم بھی انہی پاکباز شخصیتوں میں سے تھے جن کا کیے بعد دیگرے انتقال پوری جماعت کو غم ناک کر گیا!!

اوّل الذكر ہمارے بزرگ دوست مولانا عبد القادر ندوی اگرچہ ۹۰ کے پیٹے میں تھے گر جسمانی لحاظ سے کمزور اور روحانی لحاظ سے جوال سال لگتے تھے۔ مردِ باصفا اور ولی اللہ ہستی حضرت صوفی محمد عبد اللہ کے دستِ راست اور اُن کی وفات کے بعد حقیقی جانتینی کا حق اُنہوں نے تاحین حیات اُدا کیا۔ حضرت صوفی صاحب کی ہمراہی میں اوڈانوالہ اور پھر ماموں کا نجون میں دارالعلوم کی عمارات و تعلیمات اور تمام شعبوں کی ترقیات کے لیے اُنہوں نے شب وروز ایک کیے رکھا۔ برسوں کی بات ہے، حضرت صوفی صاحب کی معیت میں وہ ماہ رمضان المبارک میں مسجد رحمانیہ، مندر گلی میں ڈیرے ڈال دیتے۔ نہ کسی دکان پر جانے کی ضرورت اور نہ ہی کسی سے چندہ ما تکنے کی حاجت، بس شہر اور مضافات سے لوگ تھنچے چلے ضرورت اور نہ ہی کسی سے چندہ ما تکنے کی حاجت، بس شہر اور مضافات سے لوگ تھنچے چلے آتے، صوفی صاحب کی جھولیاں نوٹوں سے بھری دیکھی جاتیں اور مولانا عبد القادر ندوی رسیدات لکھتے تھک جاتے۔ تین چار روز قیام رہتا، راتوں کا قیام مولانا حکیم عبد الرحیم رسیدات لکھتے تھک جاتے۔ تین چار روز قیام رہتا، راتوں کا قیام مولانا حکیم عبد الرحیم

اشرف کے پاس یاحاجی غلام محمد کے مکان پر ہو تا۔ گاہے بگاہے سے سعادت ہمارے غریب حن اور حن نہ کے حصے میں بھی آجاتی۔ والد علیہ الرحمہ ان کی دل و جان سے خدمت کرتے اور دعائیں لیتے۔

صوفی صاحب کی پارسائی، زہد و تقویٰ اور ذکر واذکار کی محفلیں جن لو گوں نے دیکھی ہیں وہ جانتے ہیں کہ مستجاب الدعوات ہونے کا شرف بھی اُنہیں حاصل تھا۔ مولانا ندوی بھی اپنے آپ کوصوفی صاحب کی دعاوٰں کا ثمر قرار دیتے تھے کہ اللّٰہ تعالیٰ نے اُنہیں دینی ودنیوی روایتوں سے مالا مال کیا ہوا تھا۔ مرکزی جمعیت اہل حدیث کے نظام سے وہ شروع روز سے وابستہ رہے اوراس کی تنظیمی وسعت کابڑا در در کھتے۔

مولاناعبدالقادر ندوی کی زبان میں مٹھاس و ملائمت کے ساتھ مزاج اور خوش طبعی بھی تھی۔ بے حد سادہ مناسب لباس اور تکلّف و تصنع سے کوسوں دُور تھے، علم و فضل کے بلند مرتبہ پر فائز ہونے کے باوجود وہ ایک کارکن اور محنت و محبت سے بھرے صاف ستھرے انسان تھے۔ موّر خ جماعت مولانا مجمد اسحٰق بھٹی نے ایک جگہ لکھا ہے کہ میں نے پہلے پہل جب مولانا محمد حنیف ندوی سے ان کا تعارف کر ایا اور کہا کہ "بیہ ہیں مولانا عبد القادر ندوی آف ماموں کا نجن "پید ہوں کم لگتے ہیں اور عبد القادر زیادہ " و تقی ندویوں کا بائکین، ان کی تہذیب و تدن ، چرہ مہرہ اور لباس و اَطوار کے کوئی آثار مولانا عبد القادر میں نہ تھے۔البتہ دارالعلوم ماموں کا نجن کا بیہ مقام کہ مدارسِ دینیہ میں ایک امتیاز اور علمی اعتبار اُن کی بہت بڑی دینی و ملی خدمت ہے۔

چند ماہ قبل دارالعلوم کے صدر ہمارے دوست مولانا حافظ مقصود احمد مقرر کردیۓ گئے ہیں۔ انجمن کے اراکین کا یہ انتخاب بلاشبہ حسن انتخاب ہے۔ حضرت صوفی صاحب کی دعائیں اور مولانا ندوی کی شفقتیں اُنہیں کندن بناگئی ہیں۔ دارالعلوم سے اُنہیں جو والہانہ عقیدت اور مخلصانہ جذبۂ خدمت ہے، یقیناً ان کاوہ بہتر سے بہتر استعال عمل میں لائیں گے۔ مولانا عبد الرشید حجازی اور مولاناریاض قدیر جیسے نوجوانوں کی رفاقت سے وہ جامعہ کی علمی حیثیت کودن بہ دن نکھارتے چلے جائیں گے۔ اِن شاءاللہ!

مولاناعبدالقادر ندوی چند ہفتوں سے فیصل آباد میں اپنے صالح فرزندوں اور بھتیجوں کے

عُلِّكًا ثُــُّ

پاس زیادہ علالت کی وجہ سے صاحبِ فراش تھے، علاج معالجہ جاری تھا مگر اب معلوم ہو گیا تھا کہ دوراہے پیہ ہے کاروال زندگی کا!!

ثانی الذکر ہمارے دیرینہ دوست مولانا محمد اعظم میں کہ احلت کی اچانک خبر ہم پر بجلی بن کر گری۔ ۱۵ ارمارچ ۲۰۱۱ء کی شام لاہور میں متحدہ علما بورڈ، پنجاب کے اجلاس کے موقع پر پروفیسر عبد الرحمٰن صاحب لدھیانوی نے بتایا کہ آج بعد نمازِ ظہر گو جرانوالہ میں مولانا محمد اعظم وفات یا گئے ہیں۔ اِنا لله و إِنا إليه راجعون!

انھوں نے معمول کے مطابق اَسباق پڑھائے، جن کی چند ساعتوں کے بعد دل کا دورہ جان لیوا ثابت ہوااوروہ مرکزے لے کر گوجرانوالہ تک کورنج و ملال میں مبتلا کر گئے۔ مولانا مرحوم لڑکین کے زمانہ میں ہماری طرح گوجرانوالہ میں اہل حدیث نوجوانوں کی تنظیم شبان اہل حدیث کے سیکرٹری جزل اور شیخ محمد یوسف وان سوتڑی والے صدر ہوا کرتے تھے۔ مرکزی جمعیت اہل حدیث کی سالانہ کا نفر نسوں کے موقعوں پر انتظام و انصرام کے بہت سے اُمور شبان نوجوان انجام دیتے تھے۔ مرکزی جمعیت کی سرپرستی میں اگرچہ اس تنظیم کادائرہ کار ملک بھر میں تھا، لیکن لاہور، گوجرانوالہ اور فیصل آباد کی تنظیمیں نسبتازیادہ فعال اور سرگرم تھیں جس کی ایک وجہ ان اَضلاع میں جماعتی افراد کی کثرت اور مالی وسائل کی فراوانی تھی۔

مولانا محمد اعظم میں اپنے بلند مرتبت اَساتذہ حضرت حافظ محمد گوندلوی، حضرت مولانا محمد اساعیل سلفی اور حضرت مولانا محمد عبدالله وَمِنالله علامتیں پائی جاتی تھیں۔حضرت حافظ صاحب گوندلوی کی طرح تدریبی مہارت، وسیع مطالعہ اور حضرت مولانا محمد اساعیل کی طرح خطابت وتقریر کی جولانیاں اور بصیرت مطالعہ اور حضرت شیخ الحدیث مولانا محمد عبداللہ کی طرح قیادت وسیادت کی جولانیاں اپنے میں وہ لئے ہوئے تھے۔ جامعہ اِسلامیہ آبادی حاکم رائے کی مندِ تدریس میں ان کی تج د هج اور جماعتی و مسلکی اسٹیج پر ان کی جلوہ افروزی رونقوں کو دوبالا کرتی۔

مر کزی جمعیت اہل حدیث کے عاملہ وشور کی اور کابینہ کے اجلاسوں کے مولانا محمد اعظم روح رواں ہوتے، ان کی تجاویز و آراء اور مدلّل بحث و گفتگو کو بڑی و قعت حاصل ہوتی۔ پروفیسر ساجد میر صاحب کے وہ قریبی اور مخلص رفقامیں سے تھے۔ کہتے ہیں کہ ط یادیں کبھی محونہیں ہوتیں، بس او جھل ہو جاتی ہیں!!

گو جرانوالہ میں سرکاری اور غیر سرکاری نیزتمام مکاتبِ فکر کے اہم مشتر کہ پروگراموں میں ان کا نمایاں کر دار ہوتا اور اس سلسلہ میں ان میں کوئی مداہت یا مصلحت آڑے نہ آتی۔ مسلک کی بھر پور اور تھلم کھلا نمائندگی کا کمال حق اداکر ناان کا فرضِ اوّلین ہوتا۔ فیصل آباد میں منگری بازار کی سالانہ عظیم الثان خلافت ِراشدہ کا نفرنس اور جامع اہل حدیث امین پورہ کی سالانہ سیرت کا نفرنس میں کئی مرتبہ ان کی شعلہ نوا تقریروں سے سامعین محظوظ ہوئے۔ کی سالانہ سیرت کا نفرنس بحیوں محظوظ ہوئے۔ جامعہ سلفیہ فیصل آباد میں بحیثیت ِ مرکزی ناظم تعلیمات جب بھی وہ تشریف لاتے، طلبہ کو تربی انداز میں خطاب فرماتے اور جماعت کے مرحوم اکابرین کے تذکرہ سے طلبہ میں ایک تولیہ پیداکرد ہے۔

مولانا محمد اعظم بلاشبہ ہمہ صفات شخصیت سے جن کی تدریسی و تبلیغی اور مرکزی سطح کی خدماتِ جلیلہ کی تفصیلات کے لیے ایک مستقل کتاب چاہیے۔خطابت و تعلیمات کی مصروفیات کے ساتھ ساتھ جماعتی رسائل میں ان کے معلوماتی مضامین اکثر شائع ہوتے رہتے جنہیں وہ افادہ عام کے لیے پیفلٹ کی شکل دے دیتے۔ اہم اور وقت کے ضروری احوال و مسائل پر ان کے تحقیقی مقالے اگر کیجا کر دیئے جائیں تو وہ نوجو ان علما کے لیے انتہائی راہنما اور سبق آموز ثابت ہوسکتے ہیں۔ ہمیں توقع ہے کہ ان کے لائق بیٹے اور شاگر دوں کا وسیع حلقہ اس پہلو پر ضرور توجہ دے گا۔ تحریکِ ختم نبوت اور تحریک نظام مصطفیٰ مَن اللہ علیم میں ان کا مقامی طور پر امتیازی رول ایک علیحدہ باب ہے۔

گذشتہ چند سالوں سے مولانا محمد اعظم علیہ الرحمہ فالج کے حملہ کے بعد وہ پہلی سی قوت وتوانائی تونہ رکھتے تھے تاہم دین حق کی تبلیغ و دعوت کی والہانہ تڑپ اور اس سلسلہ کے مقامی وبیر ونی پروگر اموں میں شرکت کے لیے ہمہ وقت وہ تیار رہتے۔مرکزی جمعیت کے اجلاسوں میں شمولیت لازمی سمجھتے اور ان کی کارر وائیوں میں بھر پور حصہ لیتے۔

عُكِّاتُّ

دُعاہے کہ اللہ تعالیٰ ان کی بیہ تمام تر علمی و عملی صفاتِ حمیدہ اور مر نجان مرنج طبیعت واَخلاق واقد ارکے اعمالِ صالح کو قبول ومنظور فرماکر ان کی مغفرت فرمائے اور احباب ویس ماندگان کوصبر وحوصلہ کی توفیق بخشے۔ آمین!

بسم الله الرحمن الرحيم

السلام علیکم! مرکزی جعیۃ اہلحدیث کے ناظم تعلیمات مولانا محمد اعظم میشائید کی اچانک وفات پر بے حد صدمہ ہوا۔ 'اناللہ وانا اِلیہ راجعون' وہ ہمارے شہر کے بزرگ علماء کرام میں سے تھے اور دینی تحریکات میں ہمیشہ پیش پیش رہتے تھے۔ معتدل اور متوازن مزاج کے بزرگ تھا اور اُنہیں شہر کے تمام مکاتبِ فکر میں احترام کی نظر سے دیکھا جاتا تھا۔ میر ااُن سے کم وبیش ربع صدی تک دینی تحریکات کے حوالہ سے تعلق رہا، جب بھی اُنہیں کسی اجتماعی مسللہ کی طرف توجہ کی دعوت دی گئی، اُنہوں نے بھر پور توجہ سے نوازا، حوصلہ افزائی کی اور مسللہ کی طرف توجہ کی دعوت دی گئی، اُنہوں نے بھر پور توجہ سے نوازا، حوصلہ افزائی کی اور تعاون فرمایا۔ وہ بھی ہر اہم موقع پر یاد کرتے تھے اور ہماری حاضری اور شرکت پر خوش ہوتے تھے۔ ضلعی امن کمیٹی میں ان کے ساتھ رفاقت رہی۔ حق کے اظہار کے ساتھ ساتھ سنجھانے کاذوق رکھتے تھے اور اس سلسلہ میں مکمل متنازعہ معاملات کوخوش اُسلوبی کے ساتھ سلجھانے کاذوق رکھتے تھے اور اس سلسلہ میں مکمل تعاون کرتے تھے۔

بیسیوں پبلک اجتماعات میں ان کے ہمراہ شرکت کاموقع ملا۔ شعلہ نواخطیب تھے اور ان کی گفتگو جوش و جذبہ کے ساتھ دلائل سے بھی مزین ہوتی تھی، ابھی چندروز قبل ۲۶ فروری کوڈسٹر کٹ کونسل ہال میں محکمہ او قاف کے زیراہتمام ڈویژنل سیرت کا نفرنس میں ہم اکٹھے شریک ہوئے اور کافی دیرایک ساتھ بیٹھے رہے۔

اہلحدیث علاے کرام میں حضرت مولانا خکیم عبدالرحمن آزاد کے بعد دینی تحریکات کے بارے میں ہم زیادہ ترانہی سے رجوع کرتے تھے اوراُنہوں نے ہمیں بھی مایوس نہیں کیا۔ میں ذاتی طور پر ان کی وفات پر ایک بزرگ دوست اور گرم جوش ساتھی کی جدائی کا غم محسوس کر تاہوں اور دُعا گو ہوں کہ اللہ رب العرب اُنہیں کروٹ کروٹ جنت نصیب کریں اور پسماندگان، تلامذہ اور احباب کو صبر وحوصلہ کے ساتھ ان کی حسنات کا سلسلہ جاری رکھنے کی توفیق عطافر مائیں۔ آمین یارب العالمین!

ابوعمارزابدالراشدي خطيب مركزي جامع مسجد، گوجرانواله

- عناداور تعصب قوم کے لیے زہرِ ہلاہل کی حیثیت رکھتے ہیں لیے دہرِ ہلاہل کی حیثیت رکھتے ہیں لیے دہت کا باعث ہے۔ لیکن تعصّبات سے بالا تررہ کر اِفہام وَفَہم اُمت کے لیے رحمت کا باعث ہے۔
- علوم جدیدہ سے ناواقفیت اورانکار انسانی ارتقاء کوسلیم کرنے مین کی کادرجہ رکھتے ہیں لیکن قدیم علوم اسلامی کوفرسودہ قرار دینا اور مذہبی روایات کے حاملین کو وقیانوس بتانا اُمت کی تباہی کا سبب ہے۔
- غیر فلہب کے بارے میں معاندانہ رویہ اختیار کرنا اسلامی اقدار کے منافی ہے الیکن دین اسلام کی تبلیغ کا الیکن دین اسلام کی تبلیغ کا فریضہ سرانجام نہ دینا حمیتِ دینی اور غیرتِ اسلامی سے یکسرانحراف ہے۔
- تبلیغ دین اشاعتِ اسلام میں حکمتِ کی کونظرانداز کر دینا مصالِح دینیہ کے خلاف ہے لیکن حلال اور حرام کے امتیاز میں رَواداری برتنا اور قوانین ومسائلِ اسلامیہ کوزم کر دینا اسلامی روح کو کمزور کر دینے کے مترادف ہے۔
- ہ ہیں ہسیاست سے بیگانہ ہو کرعبادت کے لیے گوششین ہوجانا زندگی سے فرار ہے لیکن میں میں میں سے فرار ہے لیکن جدا ہودین سیاست سے تورہ جاتی ہے چنگیزی
  - جاہل کو دور ہی سے سلام کر دینا عبادِ صالحین کے اُوصاف میں داخل ہے لیکن جاہلیت کومٹانا اور باطل کا تعاقب کرنا عین جہاد ہے۔ اگر آپ ایسا منصفانہ اور معتدلانہ رویہ پیند کرتے ہیں تو

# 225

کا مطالعہ فرمائے ، آپ اس کوان جملہ صفات ومحاس سے مزین پائیں گے ، اِن شاء اللہ! کیونکہ اس کے مضامین اسی مخصوص طرز فکر کے حامل ہوتے ہیں۔

زيمالانه ۱۲۰۰روي

قیت نی شاره ۲۰ روپ